SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam
Vol. 1, No. 1, Desember 2021
E-ISSN: 2809-6134
P-ISSN: 2809-6606

PERAN PONDOK PESANTREN SEBAGAI LEMBAGA

PEMBENTUKAN AKHLAK
Muhammad Hendra Firmansyah

STIS Miftahul Ulum Lumajang
hendrafirmansyah417@gmail.com

Fadlillah
fadillah297 @ i

DOLl:

Abstract

Pondok Pesantren is the forerunner of Islamic educational institutions in
Indonesia Indonesia. The early presence of pesantren is estimated at 300-
400 years ago and reaches almost all levels of Indonesian Muslim society,
especially on the island of Java. Pesantren is a unique educational
institution. Not only because of its very long existence, but also because
culture, methods, and networks adopted by the institution. After Indonesia
gained independence, especially since the transition to the New Order and
when economic growth actually increased sharply, pesantren education
became more structured and the pesantren curriculum became better. For
example, in addition to the religious curriculum, Islamic boarding schools
also offer general subjects using a dual curriculum, the mone curriculum and
the Ministry of Religion curriculum. As an educational institution, pesantren
is very concerned in the field of religion (tafaqquh fi al-din) and the
formation of national character with akhlaq al-karimah character. The
provisions regarding religious education are explained in Article 30
paragraph (4) of the National Education System Law that religious
education is in the form of diniyah education, pesantren, and other similar
forms. The existence of pesantren is an ideal partner for government
institutions to jointly improve the quality of education and the foundation of



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam

the nation's character. This can be found from various phenomena that
occur such as brawls between schools and distributors which are
widespread and drug users among young people are rarely found, they are
boarding children or graduates from Islamic boarding schools. Therefore,
the trend is as the basis for implementing social transformation through
education to provide quality human resources and have good morals.

Key words: Islamic Boarding School, Institution, Morals

Abstrak

Pesantren Pondok merupakan cikal bakal lembaga pendidikan Islam di
Indonesia Indonesia. Kehadiran awal pesantren diperkirakan 300-400 tahun
yang lalu dan menjangkau hampir seluruh lapisan masyarakat muslim
Indonesia, khususnya di Pulau Jawa. Pesantren adalah lembaga pendidikan
yang unik. Bukan hanya karena keberadaannya yang sangat lama, tetapi juga
karena budaya, metode, dan jaringan yang diterapkan oleh institusi. Setelah
Indonesia memperoleh kemerdekaan, terutama sejak masa transisi ke Orde
Baru dan ketika pertumbuhan ekonomi benar-benar meningkat tajam,
pendidikan pesantren menjadi lebih terstruktur dan kurikulum pesantren
menjadi lebih baik. Misalnya, selain kurikulum agama, pesantren juga
menawarkan mata pelajaran umum dengan menggunakan kurikulum ganda,
kurikulum mone dan Kemenag kurikulum. Sebagai lembaga pendidikan,
pesantren sangat concern dalam bidang agama (tafaqquh fi al-din) dan
pembentukan karakter bangsa yang berkarakter akhlakul karimah.
Ketentuan tentang pendidikan agama dijelaskan dalam UU Sisidiknas Pasal
30 ayat (4) bahwa pendidikan agama berupa pendidikan diniyah, pesantren,
dan bentuk lain yang serupa. Keberadaan pesantren merupakan mitra ideal
bagi institusi pemerintah untuk bersama-sama berbenah kualitas pendidikan
dan fondasi karakter bangsa. Ini dapat ditemukan dari berbagai fenomena
yang terjadi seperti tawuran antar sekolah dan distributor yang meluas dan
pengguna narkoba di kalangan anak muda jarang dijumpai mereka adalah
anak kos atau lulusan dari pesantren. Oleh karena itu pentren sebagai dasar
pelaksanaan sosial transformasi melalui pendidikan untuk menyediakan
sumber daya manusia yang berkualitas dan berakhlak karimah.

Kata Kunci: Pesantren, Lembaga, Akhlak

Pendahuluan
Pondok pesantren yang muncul ditengah-tengah masyarakat,
terutama di pedesaan merupakan salah satu lembaga pendidikan



Muhammad Hendra Firmansyah

islam yang tertua di Indonesia. Kehadirannya yang didominasi nuansa
tradisional masyarakat berkolaborasi dengan cita-cita ajaran agama
islam yang memiliki pedoman hidup Tafaqquh Fi Al-Din memiliki misi
khusus vyaitu perbaikan moral masyarakat. Sejarah mencatat
muncu;nya pondok pesantren di Indonesia di perkirakan pada tahun
300-400 tahun yang lalu dan telah menjangkau seluruh lapisan ummat
muslim yang ada di Indonesia, terutama dikepulauan jawa. Berbeda
dengan sistem pendidikan lain, pesantren memiliki tren tersendiri
mengenai kultur, metode, dan jalur yang ditetapkan oleh lembaga
tersebut yang pastinya dengan mengimplementasikan seluruh ajaran
agama Islam scara kaffah.

Salah satu kiprah yang dirasakan masyarakat pada saat
pemerintahan kolonial belanda, kaum santri seringkali melakukan
perlawanan geriliya terhadap para penjajah, seperti yang mereka
lakukan di Cilegon-Banten pada tahun 1888, jihad Aceh 1873, dan
gerakan prlawanan yang dipimpi oleh KH Ahmad Ripangi Kalisalak
pada tahun 1786-1875. Seolah tidak berhenti di situ, perjuangan santri
pu berlanjut pada masa imperium jepang yang mana gerakan yang
sering kali diulang oleh sejarah adalah gerakan jihad yang dimotori
oleh KH Hasyim Asy’ari yang berhasil membentuk sebuah organisasi
badan pejuang santri bernamakan Hizbulla yang berdiri pada tangal
14 Oktober 1944.

Pada masa transisi dari orde lama ke Orde Baru ketika
pembangunan negara mulai menyentuh segala bidang kehidupan,
pendidikan pesantren mulai menelola pola pengajarannya secara
terstruktur seperti penerapan kurikulum yang secara mandiri digagas
oleh pesantren dan ada juga sebagian pesantren yang menggunakan
kurikulum ganda, yaitu kurikulum Kemendiknas dan kurikulum
Kemenag. Independensi pesantren sangat dipengaruhi oleh sosok
Kyai yang menjadi otoritas utama dalam kultur pesantren, sehingga

' Yadi Ruyadi, “Model Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Budaya Lokal
(Penelitian Terhadap Masyarakat Adat Kampung Benda Kerep Cirebon Provinsi
Jawa Barat Untuk Pengembangan Pendidikan Karakter Di Sekolah),” Proceedings of
The 4th International Conference on Teacher Education; Join Conference UPI &
UPSI, 2010.



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam

segala hal yang menjadi inisiatif kseorang kyai menjadi hal yang utama
yang harus diundangkan.’

Dalam perkembangan pembangunan, segala proses yang
menjadi kebutuhan merupakan tanggung jawab internal pesantren,
meskipun dalam beberapa hal yang terkait dengan persoalan serius
harus melibatkan dukungan dari pemerintah tidak menggeser oposisi
pesantren sebagai lembaga yang independen. Hal tersebut bertujuan
agar tidak ada intervensi yang memiliki kepentingan muram
mempengaruhi nilai-nilai yang ingin di ciptakan melalui penerapan
ajaran islam yang murni, sebab hal tersebut dapat menumbuhkan
citra pesantren yang inspiratif sebagai pembangkit moral bangsa.
Pesantren sebagai lembaga pendidikan yang membentuk dan
mengembangkan nilai-nilai moral adalah pelopor sekalighus inspirator
pembangkit moral bangsa yang memberi makna dalam setiap langkah
pembangunan bangsa. Dalam tulisan ini, penulis akan membahas
tentang (a) Sejarah pesantren dan perkembangannya (b) Pesantren
antara harapan dan perkembangan (c) fungsi dan tujuan pendidikan
pesantren (d) format pesantren masa depan.

Metode Penelitian

Jenis penelitian ini merupakanpenelitian empiris (field research)
dengan pendekatan kualitatif fenomenologis, dengan teknik
pengumpulan data menggunakan metode wawancara dan
dokumentasi. Pengecekan keabsahan datadalam penelitian ini
menggunakan triangulasi sumber data dan triangulasi metode.
Penelitian ini berlokasi di Pondok Pesantren

Hasil dan Pembahasan
Sejarah Pesantren dan Perkembangannya

Sebagai lembaga pendidikan tertua di Indonesia, pesantren
memiliki rangkaian sejarah yang luas terlebih kemunculannya di
Indonesia yang kaya akan budaya ini. istilah pesantren berasal dari
kata pe-‘santri-an dimana kata santri merupakat bahasa jawa yang

> Manfred Ziemek, Pesantren Dalam Perubahan Sosial, Jakarta, P3M, 1986.



Muhammad Hendra Firmansyah

berarti murid. Sedangkan istilah pondok berasal dari bahasa arab
yaitu ‘“funduq” yang berarti penginapan. Bedahalnya di aceh,
pesantren disebut dengan istilah “dayah”. Menurut laporan Van
Bruinessen pesdantren tertua di kepulauan jawa adalah pesantren
Tegal sari, yang berdiri pada tahun 1742 yang berisikan kumpulan
pemuda pesisir pantai utara yang mendalami agama islam. Lai halnya
dengan laporan Belanda pada tahun 1819, meraka menyebutkan
dalam Van Bruinessen adanya lembaga yang mirip pesantren yang
dapat ditemukan di beberapa daerah di jawa seperti di Priangan,
Pekalongan, Rembang, kedu, Madiun, dan Surabaya. Laporan yang
lain berasala dari penelitian Soebardi, beliau mengatakan bahwa
pesantren tertua adalah opesantren Giri yang berada disebelah utara
Surabaya yang didirikan oleh Sunan Giri pada abad ke 17 M. Menurut
laporan mastuhu bahwa pesantren di nusantara telah ada sejak abad
ke 13-17 M, dan khusus di kepulauan jawa muncul sejak abad ke 15-16.
Laporan Mastuhu ini di perkuat dengan pernyataan Dhafier bahwa
dalam serat Senthini dijelaskan pada abad ke 16 telah banyak
pesdantren-psantren masyhur di Indonesia yang menjadi pusat
pendidikan Islam. Namun data Mastuhu dan Dhafier di tolak oleh Van
Bruinessen, dimana serat Senthini tersebut disusun abad ke 19, oleh
sebab itu tidak bisa dianggap sebagai sumber yang dapat dipercaya
untuk menjelaskan kejadian abad 17 M. Dan pada akhirnya para
sejarahwan memberi kesimpulan bahwa lembaga pendidikan islam di
indonsia muncul pada akhir abad ke 18 M dan awal abad 19 M.
Keberlangsungan kehidupan di pesantren sangat dipengaruhi
oleh sosok Kyai yang menjadi otoritas utama dan seorang pemimpin.
Dalam proses pengaturannya, seorang kyai mengamanahkan
beberapa tugas yang berbda kepada para santri senior untuk
mengatur adi-adik kelasnya. Mereka dalam pesantren salaf biasanya di
sebut lurah pondok. Selama masa pendidikan di pesantren mereka
harus dipisahkan dari kedua orang tua mereka dengan alasan agar
terciptanya kepribadian yang mandiri, baik mandiri secara fisik dan

> Muhammad Idris Usman, “Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah
Lahir, Sistem Pendidikan, Dan Perkembangannya Masa Kini),” Jurnal Al-Hikmah,
2013.77-90



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam

mental. Beberapa elemen yang membedakan corak pendidikan
pesantren dengan pendidikan yang lain antara lain (a) pondok tempat
penginapan para santri (b) santri: peserta didik (c) masjid: sarana
ibadah da pusat kegiatan pesantren (d) Kyai: tokoh atau sebutan bagi
seseorang yang memiliki kelebihan dalam agama (e) kitab kuning:
sebagai referensi pokok dalam kajian keislaman. Pembelajaran
keislaman di pesantyren pada awal mula munculnya di Indonesia
bersifat nonklasikal, dimana para kyai mengajarkan ilmu-ilmu ajaran
agama islam yang ditulis pada abad pertengahan. Adapaun kajian-
kajian tersebut mengungkap seputar ilmu figih, tafsir dan gramatika
bahasa arab yang di gunakan untukmembedah ilmu-ilmu agama. Di
Indonesia, kajian figh yang banyak di kai pada umumnya adalah
mazhab Syafii dengan sedikit menerima mazhab lain. Untuk ajaran
tasawwuf lebih di dominasi oleh ajaran Imam Ghozali meskiu banyak
ajaran tasawwuf dari imam yang lain. Oleh karena itu menurut
Azumardi Azra kajian tasawwuf di Indonesia masih kurang mendalam
karena hanya sebatas mengkaji tasawwuf Imam Al-Ghozali dan Asy-
Ariyah.*

Jika dipandang dari kacamata sejarah, sosiologis, dan
antropologis, pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan
alternatif di Indonesia, meskipun pemerintah memandang pendidikan
pesantren layaknya pendidikan formal lainya. Namun disatu sisi
pemerintah mengakui produk-produk dan kualitas lulusan pesantren,
namun disisi lain pesantren tetap tidak pernah mendapat pengakuan
sebagai lembaga pendidikan yang memiliki integritas tinggi. Hal ini
disebabkan karena pendidikan pondok pesantren memiliki ciri khas
yang membedakan dengan pendidikan lainnya sehingga
menghasilkan bentuk karakter yang berbeda pula. Penyelenggaraan
pendidikan di pesantren salaf pada umumnya menggunakan metode
sorogan, bandungan, dan wetonan. Metode sorogan adalah sistem
yang membutuhkan pengerahan tenaga ekstra bagi seorang santri
dimana mereka di tuntut untuk sabar, rajin, taat serta disiplin dalam

* Abdullah Syukri zarkasyi, Langkah Pengembangan Pesantren dalam Rekontruksi
Pendidikan dan Tradisi Pesantren Religiusitas Iptek,Yogyakarta, Pustaka Pelajar,
1998. 224-225



Muhammad Hendra Firmansyah

menuntut ilmu, karena dalam tahapan ini santri di ajarkan dasa dan
kuncir dalam memahami ilmu agama sebagai syarat mengikuti
metode selanjutnya. Metode bandungan atau jga disebut wetonan
yatu sistem belajar kelompok yang berada dalam bimbingan seorang
kyai atau pengajar yang lain. Mereka mendengarkan seorang guru
atau kyai membaca, menerjemahkan kan menjelaskan ulasan kitab-
kitab dalam bahasa arab sedangkan para santri masing-masing
memperhatikan bukunya masing-masing  dan mencatat
pemahamanyang du angap sulit dan penting. Kelompok dalam sistem
belajar ini dapat di sebut dengan halaqoh. Jika seorang kyai
berhalangan untuk memberi pengajaran kepada santri, beliau
biasanya mengaanahkan tugas tersebut kepada santri senior untuk
mewakilinya yang dapat di sebut dengan seorang ustadz. Dalam
sistem sorogan, para santri diberi kesempatan untuk mendiskusikan
kajian keislaman dalam kitab kuning, menjawab persoalan-persoalan
kemasyarakatan, dan menambah wawasan pribadi yang kemudia hasil
dari diskusi tersebut di haturkan kepada Kyai untuk di tahshih
(koreksi) dan sebagai penguatan jika dalam isi diskusi tida ada
kesalahan. Metode ini diberikan untuk melatih dan menguiji
kematangan mental seorang santri. Sedangkan pesantre kalaf
menejemen pesantren dan kurikulum pesantren sudah mengadopsi
sistem modern. Seorang kyai tidak lagi mengurus keuangan pesantren
melainkan memberikan amanah penuh terhadap bendahara
pesantren demikian juga kurikulumyang ada. Sampai disini dapat kita
lihat bahwa adanya perbedaan sistem pengelolaan administrasi,
menejemen, dan tata kelola lembaga lebih terbuka dibandingkan
dengan sistem salaf yang masih dalam kendali otoritas kyai, meskipun
dibantu dengan lurah pondok namun untuk melaksanakan segala
inisiatif haruslah melalui restu seorang kyai. >

Menurut Dhafier, telah terjadi pembaharuan yang sangat amat
penting mengenai unit kepesantrenan yang terjadi pada tahun 1910
yaitu yang terjadi di pesantren Denayar di Jombang yang membuka

> Zamakhsari Dhafier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangtan Hidup Kyai,
Jakarta, LP3ESW, 1982 24-31



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam

bagi murid wanita untuk belajar. Pada tahun 1920, Pesantren
Tebuireng Jombang dan pesantren Singosari Malang mulai
mengajarkan pelajaran umum, seperti bahasa Indonesia, berhitung,
ilmu bumi, dan sejarah. Dari sini nampaknya sudah ada sistemklasikal
di pesantren. Selanjutya di awal abad ke 20 misalnya, gontor
mempelopori pesantren yang menekankan aspek kaderisasi
pendidikan islam dan management terbuka (open manaenment).
Selama proses belajar, para santri diberi bekal dasar-dasar ilmu agama
dan berbagai keterampilan hidup sehingga kelak ia dapat
mencukuikehidupan setelah mereka menamatkan pendidikan
pesantrennya. Akibat dari dibukanya sistem madrasah di pondok
pesantren adalah menghilangnya sistem mengelana dan mengubah
persepsi santri tentang ijazah sebagai tanda tamat belajar. Menurut
Dhafier, setidaknya ada dua alasan mengapa mengadakan perubahan.
Pertama, karena seorang kyai masih mempertahankan dasar-dasar
dan tujuan pendidikan pesantren yang menerapkan nilai-nilai islam
murni, kedua, karna pesantren belum memiliki tenaga ahli yang sesuai
dengan kebutuhan yang di perlukan. Dapat dikatakan dengan adanya
perubahan ini pondok pesantren tetap survive, hal ini dikarenakan
empat hal yaitu: (1) Menjadi alternatif bagi calon siswa atau
mahasiswa yang gagal PSB masuk dalam sekolah umum atau
UMPTN/PMB, (2) tradisi pesantren yang merakyat-tidak elistis-
sebagai modal utama bagi pengembangan pendidikan pesantren yang
humanis, (3) bersifat kompeten dalam memprtahankan kultur dan
agama bagi generasi muda, dan (4) memiliki hubungan kmanusiaan
yang kuat dengan masyarakat sekelilingnya.®

Pada abad ke 21, pesanren terus menerus mengalami
perubahan di segala lini, terutama dalam bidang manajemen dan
kelembagaanya, maka dari itu seringkali ditemukan banyak pesantren
yang desain bangunanya berbeda jauh dari model bangunan
pesantren di zaman dahulu. Oleh karena itu Manfred Ziemek
mengklasifikasi bentuk psantren sebagaimana berikut:’

® zamakhsari Dhafier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangtan Hidup Kyai,
Jakarta, LP3ESW, 1982, hal 78-90
7 Manfred Ziemek, Pesantren Dalam Perubahan Sosial, Jakarta, P3M, 1986. Hal 50-51



Muhammad Hendra Firmansyah

1. Pesantren tipe A, yaitu pesantren yang sangat tradisional.
Pesantren yang masih mempertahankan nilai-nilai tradisionalnya
dalam arti tidak mengalami transformasi yang berarti dalam
sistem  pendidikannya. Hal ini  berlandaskan  bahwa
mempertahankan corak keislaman dengan murni. Pembelajaran
pada sistem ini menjadikan masjid sebagai pusat kegiatan ibadah
dan belajar. Adapun bangunan yang terdapat didalamnya
hanyalah rumah kyai, masjid, dan asrama santri yang terletak
disekitar rumah kyai. Corak seperti inilah yang terdapat pada
masa awal berdirinya pesantren di Indonesia.

2. Pesantren tipe B, yaitu pesantren yang sudah memiliki sarana
untuk pembelajaran yang lebih efktif. Jika pesantren dalam tipe A
menjadikan masjid sebagai sarana ibadah dan belajar, maka untuk
pesantren jenis ini sudah mempunyai ruang kelas untuk
pembelajaran. Meski demikian, pesantren model ini masih
tergolong tradisionalis, karena masih mmprtahankan adat
kesederhanaan.

3. Pesantren tipe C, yaitu pesantren salaf yang telah dilengkapi
dengan lembaga sekolah (sekolah dasar, menengah pertama,
hingga kejuruan) yang merupakan karakteristik pembaharuan dan
modern dalam pendidikan agama islam di pesantren. Meski
demikian, psantren tidak menghilangkan tradisi tradisionalnya,
mreka tetap menggunakan metode blajar layaknya psantrn
tradisional lainnya seperti sorogan, bandungan, dan wetonan.

4. Pesantren tipe D, yaitu pesantren modern. Pesantren ini terbuka
untuk umum corak pesantren ini telah mengalami transformasi
yang sangat signifikan baik dalam sistem pendidikan maupun
unsur-unsur kelembagaannya. Dengan menrapkan sistem modrn
dan klasikal pesantren tipe ini menyediakan pendidikan mulai dari
taman kanak-kanak hingga perguruan tinggi. Di samping itu ,
pesantren model ini juga menyediakan sarana pengembangan
bakat dan minat sehingga santri dapat mengeksplorasi
kemampuan diri mreka sesuai minat masing-masing. Dan yang tak
kalah penting adalah kemampuan penguasaan bahasa asing, baik



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam

itu adalah bahasa arab maupun inggris dan bahasa intenasional
lainya.

5. Pesantren tipe E, yaitu pesantyren yang tidak memiliki lembaga
pendidikan formal tetapi memberi kesempatan kepada santri
untuk memperoleh pelajaran umum melalui pendidikan formal di
luar pesantren. Tipe pesantren ini relatif sedikit dibanding dengan
tipe-tipe yang lain.

6. Pesantren tipe F, yaitu ma’had aly, tipe ini biasanya terdapat pada
perguruan tinggi agama. Para mahasiswa, diwajibkan berasrama
dalam jangka waktu tertentu dengan peraturan yang telah
ditetapkan oleh perguruan tinggi dan mereka wajib mengikuti
praturan-peraturan tersebut. Sebagai contoh sperti yang terdapat
di ma’had Aly UIN Malang yang telah ada sejak tahun 2000.
Kemudian Ma’had Aly Raden Intan lampung yang telah berdiri
sejak tahun 2010. Adapuntujuan didirikanya perguruan tinggi
tersebut adalah untuk memberi pendalaman spiritual mahasiswa
dan menciptakan iklim kampus vyang kondusif untuk
pengembangan bahasa.

Dengan melihat keanekaragaman tipe pesantren yang ada di
Indonesia, maka Abdullah Syukri Zarkasyi berpendapat bahwa
pesantren sejak berdirinya hingga saat ini dapat dikategorikan
menjadi tiga macam, yaitu: pertama:pesantren tradisional yang mesih
tetap mempertahankan tradisi keislaman dan adat tempat pesantren
tersebut berdiri. Kedua: Pesantren semi modern, yaitu pesantren yang
memadukan antara sistem pengelolaan modern dan tradisional.
Disamping menggunakan kurikulum salaf, pesantren ini juga
enerapkan kurikulum kemendiknas dan kemenag. Ketiga: pesantren
modern yang kurikulum dan sistem pembelajaran dan menejemennya
sudah tersusun secara modern. Penggunaan IT dan pengembangan
minat bahasa internasional dalam jenis ini sangat menentukan
identifikasi pesantren modern.®

® Abdullah Syukri zarkasyi, Langkah Pengembangan Pesantren dalam Rekontruksi
Pendidikan dan Tradisi Pesantren Religiusitas Iptek,Yogyakarta, Pustaka Pelajar,
1998. 224-225



Muhammad Hendra Firmansyah

Fungsi dan Tujuan Pendidikan Pesantren

Meninjau akan banyakya tipe-tipe pesantren yang ada, dapat
kita pahami bahwa tugas pesantren tidak hanya sebagai lembaga
pendidikan yang bertujuan pengukuhan dalam beragama saja,
melainkan meliputi banyak aspek yang dirangkul sebagai tugas
pesantren. Azyumardi Azra menyebutkan bahwa, selain mentrasfer
ilmu pesantren memiliki beberapa tugas penting. Beberapa di
antaranya adalah sebagai pengkaderan ulama’ dan pemelihara
budaya bangsa. Dua unsur ini perlu ditambahkan, pasalnya seorang
yang hanya memiliki penguasaan ilmu pengetahuan tidak akan
memperoleh tingkatan yang di janjikan dalam agama yang ia yakini,
yaitu Ulul Albab agar ia dapat mengamalkan ilmunya. Hal serupa juga
di katakan oleh Tholkah Hasan mantan mentri agama RI, bahwa
pesantren seharusnya mampu menghidupan fungsi-fungsi sebagai
berikut, 1) psdantren sebagai lembaga pendidikan yang mampu
mentransfer pengetahuan agama dan nilai-nilai ajaran agama islam, 2)
Pesantren sebagailembaga keagamaan yang melakukan kontrol sosial
(Islamic vaues) ,dan 3) Pesantren sebagai lembaga keagamaan yang
melakukan perubahan sosial (Islamic engineering) atau perkembangan
masyarakat (communty development).semua hal tersebut dapat
terealisasi jika pesantren dapat melakukan proses perawatan yang
tradisi yang baik dan qdapat mengadaptasi perkembangan keilmuan
yang lebih baik, hinga para santri diharapkan depat menjadi pelopor
kemajuan dan perubahan.’

Dampak positi dari berdirinya pesantren di Indonesia adalah
meningkatnya kualitas masyarakat yang hidup di sekitar pesantren.
Hal ini merupakan konsekuensi dari asas-asas pesantren yang memiliki
misi pengembangan masyarakat. Sebagai lemaga pendidikan
pesantren menyelenggarakan pendidikan sekolah, (madrasah,
sekolah umum, kejuruan, dan perguruan tinggi) serta pendidikan luar
sekolah berupa kursus-kursus keahlian (life skill) untuk menunjang
kehidupan santri setelah ia menamatkapendidikan di pesantren. Inti

° M. Syaifuddien Zuhriy, “Budaya Pesantren Dan Pendidikan Karakter Pada

PondokPesantren Salaf,” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 2011. Hal
21

1
1




SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam

dari pendidikan pesantren adalah kemandirian dalam membangun
kehidupan pribadi masing-masing, sebelum ia mengambil peran dalam
membangun lingkungannya dengan masyarakat sekelilingnya.

Menurut Nizar, pesantren tidak pernah membedakan status
sosial masyarakat, sebagai lembaga pendidikan islam, pesantren
menerima siapapun yang ingin belajar dari segala lapisan masyarakat.
Hal yang sangat sulit di temukan pada lembaga pendidikan yang lain,
yang masih membedakan status sosial dengan memasang tarif tinggi
bagi siapapun yang ingin memperoleh pendidikan yang layak. Citra
inilah yang menjadi opsi bagi masyarakat kelas menengah kebawah
yang merupakan lapisan terbesar di Indonesia untukmemilih
pesantren sebagai jenjang pendidikan yang wajar bagi anak-anak
mereka."
Fungsi dan Tujuan Pendidikan Pesantren

Meninjau akan banyaknya tipe-tipe pesantren yang ada, dapat
kita pahami bahwa tugas pesantren tidak hanya sebagai lembaga
pendidikan yang bertujuan pengukuhan dalam beragama saja,
melainkan meliputi banyak aspek yang dirangkul sebagai tugas
pesantren. Azyumardi Azra menyebutkan bahwa, selain mentrasfer
ilmu pesantren memiliki beberapa tugas penting. Beberapa di
antaranya adalah sebagai pengkaderan ulama’ dan pemelihara
budaya bangsa. Dua unsur ini perlu ditambahkan, pasalnya seorang
yang hanya memiliki penguasaan ilmu pengetahuan tidak akan
memperoleh tingkatan yang di janjikan dalam agama yang ia yakini,
yaitu Ulul Albab agar ia dapat mengamalkan ilmunya. Hal serupa juga
di katakan oleh Tholkah Hasan mantan mentri agama RI, bahwa
pesantren seharusnya mampu menghidupan fungsi-fungsi sebagai
berikut, 1) psdantren sebagai lembaga pendidikan yang mampu
mentransfer pengetahuan agama dan nilai-nilai ajaran agama islam, 2)
Pesantren sebagailembaga keagamaan yang melakukan kontrol sosial
(Islamic vaues) ,dan 3) Pesantren sebagai lembaga keagamaan yang
melakukan perubahan sosial (Islamic engineering) atau perkembangan

'° Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era
Rasululloah Sampai Indonesia,Jakarta, Prenada Media Group, 2007.



Muhammad Hendra Firmansyah

masyarakat (communty development).semua hal tersebut dapat
terealisasi jika pesantren dapat melakukan proses perawatan yang
tradisi yang baik dan qdapat mengadaptasi perkembangan keilmuan
yang lebih baik, hinga para santri diharapkan depat menjadi pelopor
kemajuan dan perubahan.”

Menurut Nizar, pesantren tidak pernah membedakan status
sosial masyarakat, sebagai lembaga pendidikan islam, pesantren
menerima siapapun yang ingin belajar dari segala lapisan masyarakat.
Hal yang sangat sulit di temukan pada lembaga pendidikan yang lain,
yang masih membedakan status sosial dengan memasang tarif tinggi
bagi siapapun yang ingin memperoleh pendidikan yang layak. Citra
inilah yang menjadi opsi bagi masyarakat kelas menengah kebawah
yang merupakan lapisan terbesar di Indonesia untukmemilih
pesantren sebagai jenjang pendidikan yang wajar bagi anak-anak
mereka."

Pesantren Pesantren Antara Harapan dan Tantangan

Kekukuhan pesantren dalam mempertahankan cita-citanya
seagai lembaga pendidikan Islam bukan berarti tidak menemui
halangan. Mengacu dari awal berdirinya, pesantren sudahenemuibatu
jangalan dari masa kolonial Belanda dan Imperium Jepang. Mulai dari
penindasan hingga pembunuhan yang di lakukan kepada para kyai
dan santri membuat ruang gerak bagi dakwah mereka terhalangi.
Secara umum, penyempitan ruang gerak terjadi dan dirasakan oleh
seluruh ummat Islam, adanya perjanjian Gianti yang terjadi pada tahun
1825, pemerintah Belanda membatasi jumlah calon jamaah haji
Indonesia dan melakukan hubungan multilateral dengan negara islam
lainnya, pesantren di anggap sebagai sebagai bentuk perlawanan
terhadap segala bentuk ekspansi kekuasaan yang di lakukan oleh
Belanda. Menurut penelitian yang di lakukan oleh Clifford Geertz,
antara tahun 1820-1880 M terjadi pemberontakan besar terhadap
kolonial yang di mototri oleh kaum santri di Indonesia, antara lain: 1)

" Azyumardi Azra, Pesantren: Kontinuitas dan Perubahan, dalam Nurchalish madiid,
Bili k Bilik Pesantren:Sebuah Potret Perjalanan,1997.

“lmam Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentukan
Karakter,” AlTadzkiyyah:Jurnal Pendidikan Islam, 2017.

1
3




SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam

pemberontakan kaum padri di sumatra yang di pimpin oleh imam
bonjol, 2) pemberontakan pangeran Diponegoro di tanah Jawa, 3)
pemberontakan di Banten sebagai akibat dari sistem tanam paksa
yang dilakukan Belanda, 4) pemberontakan Aceh yang dipimpin
antara lain oleh Teuku Umar dan Teuku Ciktidiro.

Pesantren sebagai cerminan bagi sistem pendidikan nasional
adalah sebuah keharusan, di mana nilai-nilai budaya lokal dan
kepercayaan tetap utuh di bawah kendali pondok psantren sebagai
agent of control. Tidak ada persoalan yang diluar kapabilitas pesantren
sebagai lembaga pendidikan, hal ini disebabkan dengan adanya kitab
pedoman kehidupan yang di dalamnya mengandung ayat-ayat
gouliyah dan gauniyah yang bersumber darin Tuhan semesta alam
untuk memenuhi kebutuhan kehidupan yang bersifat duniawi dan
ukhrawi, dan keberlakuannya yang universal untuk umat manusia,
realistis, dan terpadu.

Format Pesantren Masa Depan

Sudah tidak ada keraguan lagi bahwa psantren memiliki
kontribusi besar dan nyata dalam membangun pendidikan. Hal ini
didukung fakta sejarah yang menunjukan pengalaman dan hasil yang
luar biasa dalam membina dan mengembangkan masyarakat,
ditambah lagi bahwa pesantren merupakan lembaga pendidikan yang
pengembangannya di lakukan secara mandiri, tidak menginduk
kepada pemerintah. Karena kmandiriannya itulah psantren dapat
memegang teguh kemurnian lembaga pendidikan islam. Oleh karena
itu, pesantren tidak mudah di pngaruhi oleh pengajaran yang tidak
sesuai dengan islam. Pendidikan pesantren yang merupakan
pendidikan nasional memiliki tiga unsur utama yaitu: 1) Kyai sebagai
pendidik sekaligus pemilik pesantren dan santri; 2) Kurikulum pondok
pesantren; dan 3) sarana peribadatan dan pendidikan. Adapun semua
kegiatan pondok pesantren terangkum dalam Tri Dharma pondok
pesantren yaitu 1) keimanan dan ketaqwaan kepada Allah SWT; 2)
pengembangan keilmuan yang brmanfaat; dan 3) pengabdian kepada
agama, masyarakat, dan negara.

Berangkat dari kenyataan bahwa pada masa awal berdirinya
pesantren, dapat di gambarkan sebuah asrama pendidikan islam



Muhammad Hendra Firmansyah

tradisional dengan santri yang tinggal bersama dan dibawah
bimbingan kyai. Pada zaman dahulu, asrama santri masih berupa
bangunan yang terbuat dari bambu atau bangunan tempat tinggal
yang berpetak-petak yang berdinding bilik dan beratap rumbia.
Melihat perkembangan yang ada saat ini, jelas pesantren
mendapatkan banyak tuntutan untuk berbenah, meskipun perubahan
yang di maksud adalah perubahan dalam menejemen dan bukan
coraknya, sebab hal itu dapat menghilangkan nilai-nilai positif
pesantren. Pengajaran kitab kuning dilakukan mulai dari tingkat
ibtidaiyyah (dasar) hingga aliyyah (atas) bahkan tak jarang bagi
sebagian pondik pesantren yang membuka jenjang Ma’had Aly. Hal ini
adalah bentuk konsistensipesantren dalam menjaga dan melestarikan
nilai-nilai keislaman di Indonesia.”

Ada dua fenomena dalam dunia pendidikan di Indonesia, yaitu
a) munculnya sekolah-sekolah terpadu (mulai sekolah tingkat dasar
hingga menengah), penyelenggaraan sekolah bermutu yang disebut
dengan boarding school yang berarti sekolah berasrama. Sistem
sekolah ini yaitu para peserta didik mengikuti pendidikan reguler dari
pagi hingga siang di sekolah, dan kemudian di lanjutkan dengan
pendidikan agama atau pendidikan nilai khusus di malam hari, itu
berarti bahwa para peserta didik selama 24 jam berada dalam
pengawasan sorang guru atau pembimbing. Tanpa di sadari bahwa
pesantren dalam hal ini, sangat dapat di andalkan dalam
pembentukan karakter yang nampaknya kurang mendapatkan
perhatian khusus dari lembaga pendidikan yang lain. Dalam
kesempata seperti ini, para santri di pacu untuk mempelajari segala
bentuk minat bakat mereka secara intensif, penguasaan berbagai ilmu
pengetahuan baik berupa pengetahuan agama, sains, dan teknologi.

Dalam UU Sisdiknas NO. 20 Tahun 2003 pasal 15 tentang
pendidikan yang menyatakan bahwa jenis pendidikan mencangkup
pendidikan umum, kejuruan, akademik, profesi, vokasi, keagamaan,
dan khusus, maka pesantren dapat dikategorikan sebagai pendidikan
di budang keagamaan. Secara khusus, ketentuan tentang pendidikan

¥ TEMPO.CO - Senin, 24 September 2012.

1
5



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam

keagamaan dijelaskan dalam UU Pasal 30 UU Sisdiknas yang
menyatakan bahwa: (1) pendidikan kagamaan di selenggarakan oleh
pemerintah dan/atau kelompok masyarakat pemeluk agama, sesuai
dengan peraturan perundang-undangan. (2) pendidikan keagamaan
berfungsi mempersiapkan peserta didik menjadi anggota masyarakat
yang memahami dan mengamalkan nilai-nilai ajaran agamanya
dan/atau menjadi ahli ilmu agama. (3) pendidikan keagamaan dapat
diselenggarakan pada jalur pendidikan formal, nonformal, dan
informal. (4) pendidikan keagamaan berbentukpendidikan diniyah,
pesantren, dan bentuk lain yang sejenis. Dengan hadirnya era
reformasi dan lahirnya UU Sisdiknas tahun 2003 membawa harapan
beru bagi perkembangan pesantren karena hal ini menentukan sikap
pemerintah terhadap pesantren secara yuridis formal."

Kesimpulan

Prinsip pesantren adalah Al Muhafadzah ‘Ala Al Qodim Al
Shalih, Wa Akhdzu bi Al Jadid Al Ashlah yang artinya memegang teguh
tradisi lama yang baik, dan senantiasa mengadopsi tradisi baru yag
lebih baik. Adapun persoalan yang berkaitan dengan civic values
dapat dibenahi melalui prinsip-prinsip pondok pesantren yang dapat
melakukan perombakan yang amat sangat efektif, berdaya guna,
serta mampu meningkatkan kualitas manusia. Meski perbaikan dalam
pesantren harus terus melakukan oerbaikan terutama dibidang
menejemen, tata kelola bangunan, kurikulum pendidikan, dan bidang
keahlian. Dengan demikian pesantrndapat memaikan peran sosial
dalam memobilisasi masyarakat menduju masyarakat yang madani.

Keberadaan pesantren sebagai partner bagi institusi
pemerintah untuk menigkatkan kualitas pendidikan sebagai
penyediaan sumber daya manusia qualified dan berakhlakul karimah.
Di era otonomi, proses transformasi sosial membutuhkan potensi

" A Muchaddam Fahham, “Character Education in Islamic Boarding School,”
Aspirasi,
2013.



Muhammad Hendra Firmansyah

daerah yang lebih peka dalam menggali potensi lokal dan kebutuhan
masyarakat sehingga kemampuan masyarakat dapat dioptimalkan.

Daftar Pustaka

Abdullah Syukri zarkasyi, 1998. Langkah Pengembangan Pesantren
dalam Rekontruksi Pendidikan dan Tradisi Pesantren
Religiusitas Iptek,Yogyakarta, Pustaka Pelajar

A Muchaddam Fahham, 2013. “Character Education in Islamic
Boarding School,” Aspirasi

Azyumardi Azra, 1997 Pesantren: Kontinuitas dan Perubahan, dalam
Nurchalish madjid, Bili k Bilik Pesantren:Sebuah Potret
Perjalanan

Imam Syafe’i, 2017. ‘“Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan
Pembentukan Karakter,” Al Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan
Islam

Kuntowijoyo, 1993. Paradigma Islam: Interprestasi Untuk Aksi,
Bandung, Mizan

Manfred Ziemek, 1986. Pesantren Dalam Perubahan Sosial, Jakarta,
P3M

Muhammad Idris Usman, 2013. “Pesantren Sebagai Lembaga
Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, Sistem Pendidikan, Dan
Perkembangannya Masa Kini),” Jurnal Al-Hikmah

M. Syaifuddien Zuhriy, 2011. “Budaya Pesantren Dan Pendidikan
Karakter Pada PondokPesantren Salaf,” Walisongo: Jurnal
Penelitian Sosial Keagamaan

Samsul Nizar, 2007. Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak
Sejarah Pendidikan Era Rasululloah Sampai
Indonesia,Jakarta, Prenada Media Group

Sartono Kartodirjo, 1993. Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-
1900 Dari Emperium Sampai Imperium

1
7



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam

Yadi Ruyadi, 2010, “Model Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan
Budaya Lokal (Penelitian Terhadap Masyarakat Adat
Kampung Benda Kerep Cirebon Provinsi Jawa Barat Untuk
Pengembangan Pendidikan Karakter Di Sekolah),”
Proceedings of The 4th International Conference on
Teacher Education; Join Conference UPI & UPSI

Zamakhsari Dhafier, 1982. Tradisi Pesantren: Studi tentang
Pandangtan Hidup Kyai, Jakarta, LP3ESW

Zuhriy, “Budaya Pesantren Dan Pendidikan Karakter Pada Pondok
Pesantren Salaf.”



