
Muhammad Hendra Firmansyah 
 

Vol. 1 No. 1, Desember 2021 1 

 

 

 

 

 
 PERAN PONDOK PESANTREN SEBAGAI LEMBAGA 

PEMBENTUKAN AKHLAK 
 

 

DOI:  

 
 
Abstract  

Pondok Pesantren is the forerunner of Islamic educational institutions in 
Indonesia Indonesia. The early presence of pesantren is estimated at 300-
400 years ago and reaches almost all levels of Indonesian Muslim society, 
especially on the island of Java. Pesantren is a unique educational 
institution. Not only because of its very long existence, but also because 
culture, methods, and networks adopted by the institution. After Indonesia 
gained independence, especially since the transition to the New Order and 
when economic growth actually increased sharply, pesantren education 
became more structured and the pesantren curriculum became better. For 
example, in addition to the religious curriculum, Islamic boarding schools 
also offer general subjects using a dual curriculum, the mone curriculum and 
the Ministry of Religion curriculum. As an educational institution, pesantren 
is very concerned in the field of religion (tafaqquh fi al-din) and the 
formation of national character with akhlaq al-karimah character. The 
provisions regarding religious education are explained in Article 30 
paragraph (4) of the National Education System Law that religious 
education is in the form of diniyah education, pesantren, and other similar 
forms. The existence of pesantren is an ideal partner for government 
institutions to jointly improve the quality of education and the foundation of 

SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam 

Vol. 1, No. 1, Desember 2021  

E-ISSN: 2809-6134 
P-ISSN: 2809-6606 

hendrafirmansyah417@gmail.com 
 Fadlillah

Muhammad Hendra Firmansyah  

STIS Miftahul Ulum Lumajang 

fadillah297@gmail.com  



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam 

 

2 Vol. 1 No. 1, Desember 2021 

 

the nation's character. This can be found from various phenomena that 
occur such as brawls between schools and distributors which are 
widespread and drug users among young people are rarely found, they are 
boarding children or graduates from Islamic boarding schools. Therefore, 
the trend is as the basis for implementing social transformation through 
education to provide quality human resources and have good morals. 

Key words: Islamic Boarding School, Institution, Morals 
 

Abstrak  

Pesantren Pondok merupakan cikal bakal lembaga pendidikan Islam di 
Indonesia Indonesia. Kehadiran awal pesantren diperkirakan 300-400 tahun 
yang lalu dan menjangkau hampir seluruh lapisan masyarakat muslim 
Indonesia, khususnya di Pulau Jawa. Pesantren adalah lembaga pendidikan 
yang unik. Bukan hanya karena keberadaannya yang sangat lama, tetapi juga 
karena budaya, metode, dan jaringan yang diterapkan oleh institusi. Setelah 
Indonesia memperoleh kemerdekaan, terutama sejak masa transisi ke Orde 
Baru dan ketika pertumbuhan ekonomi benar-benar meningkat tajam, 
pendidikan pesantren menjadi lebih terstruktur dan kurikulum pesantren 
menjadi lebih baik. Misalnya, selain kurikulum agama, pesantren juga 
menawarkan mata pelajaran umum dengan menggunakan kurikulum ganda, 
kurikulum mone dan Kemenag kurikulum. Sebagai lembaga pendidikan, 
pesantren sangat concern dalam bidang agama (tafaqquh fi al-din) dan 
pembentukan karakter bangsa yang berkarakter akhlakul karimah. 
Ketentuan tentang pendidikan agama dijelaskan dalam UU Sisidiknas Pasal 
30 ayat (4) bahwa pendidikan agama berupa pendidikan diniyah, pesantren, 
dan bentuk lain yang serupa. Keberadaan pesantren merupakan mitra ideal 
bagi institusi pemerintah untuk bersama-sama berbenah kualitas pendidikan 
dan fondasi karakter bangsa. Ini dapat ditemukan dari berbagai fenomena 
yang terjadi seperti tawuran antar sekolah dan distributor yang meluas dan 
pengguna narkoba di kalangan anak muda jarang dijumpai mereka adalah 
anak kos atau lulusan dari pesantren. Oleh karena itu pentren sebagai dasar 
pelaksanaan sosial transformasi melalui pendidikan untuk menyediakan 
sumber daya manusia yang berkualitas dan berakhlak karimah. 
Kata Kunci: Pesantren, Lembaga, Akhlak 

 

Pendahuluan  

Pondok pesantren yang muncul ditengah-tengah masyarakat, 
terutama di pedesaan merupakan salah satu lembaga pendidikan 



Muhammad Hendra Firmansyah 
 

Vol. 1 No. 1, Desember 2021 3 

 

islam yang tertua di Indonesia. Kehadirannya yang didominasi nuansa 
tradisional masyarakat berkolaborasi dengan cita-cita ajaran agama 
islam yang memiliki pedoman hidup Tafaqquh Fi Al-Din memiliki misi 
khusus yaitu perbaikan moral masyarakat. Sejarah mencatat 
muncu;nya pondok pesantren di Indonesia di perkirakan pada tahun 
300-400 tahun yang lalu dan telah menjangkau seluruh lapisan ummat 
muslim yang ada di Indonesia, terutama dikepulauan jawa. Berbeda 
dengan sistem pendidikan lain, pesantren memiliki tren tersendiri 
mengenai kultur, metode, dan jalur yang ditetapkan oleh lembaga 
tersebut yang pastinya dengan mengimplementasikan seluruh ajaran 
agama Islam scara kaffah.  

Salah satu kiprah yang dirasakan masyarakat pada saat 
pemerintahan kolonial belanda, kaum santri seringkali melakukan 
perlawanan geriliya terhadap para penjajah, seperti yang mereka 
lakukan di Cilegon-Banten pada tahun 1888, jihad Aceh 1873, dan 
gerakan prlawanan yang dipimpi oleh KH Ahmad Ripangi Kalisalak 
pada tahun 1786-1875. Seolah tidak berhenti di situ, perjuangan santri 
pu berlanjut pada masa imperium jepang yang mana gerakan yang 
sering kali diulang oleh sejarah adalah gerakan jihad yang dimotori 
oleh KH Hasyim Asy’ari yang berhasil membentuk sebuah organisasi 
badan pejuang santri bernamakan  Hizbulla yang berdiri pada tangal 
14 Oktober 1944.1 

Pada masa transisi dari orde lama ke Orde Baru ketika 
pembangunan negara mulai menyentuh segala bidang kehidupan, 
pendidikan pesantren mulai menelola pola pengajarannya secara 
terstruktur seperti penerapan kurikulum yang secara mandiri digagas 
oleh pesantren dan ada juga sebagian pesantren yang menggunakan 
kurikulum ganda, yaitu kurikulum Kemendiknas dan kurikulum 
Kemenag. Independensi pesantren sangat dipengaruhi oleh sosok 
Kyai yang menjadi otoritas utama dalam kultur pesantren, sehingga 

                                                           
1 Yadi Ruyadi, “Model Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Budaya Lokal 

(Penelitian Terhadap Masyarakat Adat Kampung Benda Kerep Cirebon Provinsi 

Jawa Barat Untuk Pengembangan Pendidikan Karakter Di Sekolah),” Proceedings of 

The 4th International Conference on Teacher Education; Join Conference UPI & 

UPSI, 2010. 



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam 

 

4 Vol. 1 No. 1, Desember 2021 

 

segala hal yang menjadi inisiatif kseorang kyai menjadi hal yang utama 
yang harus diundangkan.2 

Dalam perkembangan pembangunan, segala proses yang 
menjadi kebutuhan merupakan tanggung jawab internal pesantren, 
meskipun dalam beberapa hal yang terkait dengan persoalan serius 
harus melibatkan dukungan dari pemerintah tidak menggeser oposisi 
pesantren sebagai lembaga yang independen. Hal tersebut bertujuan 
agar tidak ada intervensi yang memiliki kepentingan muram 
mempengaruhi nilai-nilai yang ingin di ciptakan melalui penerapan 
ajaran islam yang murni, sebab hal tersebut dapat menumbuhkan 
citra pesantren yang inspiratif sebagai pembangkit moral bangsa. 
Pesantren sebagai lembaga pendidikan yang membentuk dan 
mengembangkan nilai-nilai moral adalah pelopor sekalighus inspirator 
pembangkit moral bangsa yang memberi makna dalam setiap langkah 
pembangunan bangsa. Dalam tulisan ini, penulis akan membahas 
tentang (a) Sejarah pesantren dan perkembangannya (b) Pesantren 
antara harapan dan perkembangan (c) fungsi dan tujuan pendidikan 
pesantren (d) format pesantren masa depan.  

 
Metode Penelitian  

Jenis penelitian ini merupakanpenelitian empiris (field research) 
dengan pendekatan kualitatif fenomenologis, dengan teknik 
pengumpulan data menggunakan metode wawancara dan 
dokumentasi. Pengecekan keabsahan datadalam penelitian ini 
menggunakan triangulasi sumber data dan triangulasi metode. 
Penelitian ini berlokasi di Pondok Pesantren 

 
Hasil dan Pembahasan 
Sejarah Pesantren dan Perkembangannya 

Sebagai lembaga pendidikan tertua di Indonesia, pesantren 
memiliki rangkaian sejarah yang luas terlebih kemunculannya di 
Indonesia yang kaya akan budaya ini. istilah pesantren berasal dari 
kata pe-‘santri-an dimana kata santri merupakat bahasa jawa yang 

                                                           
2 Manfred Ziemek, Pesantren Dalam Perubahan Sosial, Jakarta, P3M, 1986. 



Muhammad Hendra Firmansyah 
 

Vol. 1 No. 1, Desember 2021 5 

 

berarti murid. Sedangkan istilah pondok berasal dari bahasa arab 
yaitu “funduq” yang berarti penginapan. Bedahalnya di aceh, 
pesantren disebut dengan istilah “dayah”. Menurut laporan Van 
Bruinessen pesdantren tertua di kepulauan jawa adalah pesantren 
Tegal sari, yang berdiri pada tahun 1742 yang berisikan kumpulan 
pemuda pesisir pantai utara yang mendalami agama islam. Lai halnya 
dengan laporan Belanda pada tahun 1819, meraka menyebutkan 
dalam Van Bruinessen adanya lembaga yang mirip pesantren yang 
dapat ditemukan di beberapa daerah di jawa seperti di Priangan, 
Pekalongan, Rembang, kedu, Madiun, dan Surabaya. Laporan yang 
lain berasala dari penelitian Soebardi, beliau mengatakan bahwa 
pesantren tertua adalah opesantren Giri yang berada disebelah utara 
Surabaya yang didirikan oleh Sunan Giri pada abad ke 17 M. Menurut 
laporan mastuhu bahwa pesantren di nusantara telah ada sejak abad 
ke 13-17 M, dan khusus di kepulauan jawa muncul sejak abad ke 15-16. 
Laporan Mastuhu ini di perkuat dengan pernyataan Dhafier bahwa 
dalam serat Senthini dijelaskan pada abad ke 16 telah banyak 
pesdantren-psantren masyhur di Indonesia yang menjadi pusat 
pendidikan Islam. Namun data Mastuhu dan Dhafier di tolak oleh Van 
Bruinessen, dimana serat Senthini tersebut disusun abad ke 19, oleh 
sebab itu tidak bisa dianggap sebagai sumber yang dapat dipercaya 
untuk menjelaskan kejadian abad 17 M. Dan pada akhirnya para 
sejarahwan memberi kesimpulan bahwa lembaga pendidikan islam di 
indonsia muncul pada akhir abad ke 18 M dan awal abad 19 M.3 

Keberlangsungan kehidupan di pesantren sangat dipengaruhi 
oleh sosok Kyai yang menjadi otoritas utama dan seorang pemimpin. 
Dalam proses pengaturannya, seorang kyai mengamanahkan 
beberapa tugas yang berbda kepada para santri senior untuk 
mengatur adi-adik kelasnya. Mereka dalam pesantren salaf biasanya di 
sebut lurah pondok. Selama masa pendidikan di pesantren mereka 
harus dipisahkan dari kedua orang tua mereka dengan alasan agar 
terciptanya kepribadian yang mandiri, baik mandiri secara fisik dan 

                                                           
3 Muhammad Idris Usman, “Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah 

Lahir, Sistem Pendidikan, Dan Perkembangannya Masa Kini),” Jurnal Al-Hikmah, 

2013.77-90 



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam 

 

6 Vol. 1 No. 1, Desember 2021 

 

mental. Beberapa elemen yang membedakan corak pendidikan 
pesantren dengan pendidikan yang lain antara lain (a) pondok tempat 
penginapan para santri (b) santri: peserta didik (c) masjid: sarana 
ibadah da pusat kegiatan pesantren (d) Kyai: tokoh atau sebutan bagi 
seseorang yang memiliki kelebihan dalam agama (e) kitab kuning: 
sebagai referensi pokok dalam kajian keislaman. Pembelajaran 
keislaman di pesantyren pada awal mula munculnya di Indonesia 
bersifat nonklasikal, dimana para kyai mengajarkan ilmu-ilmu ajaran 
agama islam yang ditulis pada abad pertengahan. Adapaun kajian-
kajian tersebut mengungkap seputar ilmu fiqih, tafsir dan gramatika 
bahasa arab yang di gunakan untukmembedah ilmu-ilmu agama. Di 
Indonesia, kajian fiqh yang banyak di kai pada umumnya adalah 
mazhab Syafii dengan sedikit menerima mazhab lain. Untuk ajaran 
tasawwuf lebih di dominasi oleh ajaran Imam Ghozali meskiu banyak 
ajaran tasawwuf dari imam yang lain. Oleh karena itu menurut 
Azumardi Azra kajian tasawwuf di Indonesia masih kurang mendalam 
karena hanya sebatas mengkaji tasawwuf Imam Al-Ghozali dan Asy-
Ariyah.4 

Jika dipandang dari kacamata sejarah, sosiologis, dan 
antropologis, pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan 
alternatif di Indonesia, meskipun pemerintah memandang pendidikan 
pesantren layaknya pendidikan formal lainya. Namun disatu sisi 
pemerintah mengakui produk-produk dan kualitas lulusan pesantren, 
namun disisi lain pesantren tetap tidak pernah mendapat pengakuan 
sebagai lembaga pendidikan yang memiliki integritas tinggi. Hal ini 
disebabkan karena pendidikan pondok pesantren memiliki ciri khas 
yang membedakan dengan pendidikan lainnya sehingga 
menghasilkan bentuk karakter yang berbeda pula. Penyelenggaraan 
pendidikan di pesantren salaf pada umumnya menggunakan metode 
sorogan, bandungan, dan wetonan. Metode sorogan adalah sistem 
yang membutuhkan pengerahan tenaga ekstra bagi seorang santri 
dimana mereka di tuntut untuk sabar, rajin, taat serta disiplin dalam 

                                                           
4 Abdullah Syukri zarkasyi, Langkah Pengembangan Pesantren dalam Rekontruksi 

Pendidikan dan Tradisi Pesantren Religiusitas Iptek,Yogyakarta, Pustaka Pelajar, 

1998. 224-225 



Muhammad Hendra Firmansyah 
 

Vol. 1 No. 1, Desember 2021 7 

 

menuntut ilmu, karena dalam tahapan ini santri di ajarkan dasa dan 
kuncir dalam memahami ilmu agama sebagai syarat mengikuti 
metode selanjutnya. Metode bandungan atau jga disebut wetonan 
yatu sistem belajar kelompok yang berada dalam bimbingan seorang 
kyai atau pengajar yang lain. Mereka mendengarkan seorang guru 
atau kyai membaca, menerjemahkan kan menjelaskan  ulasan kitab-
kitab dalam bahasa arab sedangkan para santri masing-masing 
memperhatikan bukunya masing-masing dan mencatat 
pemahamanyang du angap sulit dan penting. Kelompok dalam sistem 
belajar ini dapat di sebut dengan halaqoh. Jika seorang kyai 
berhalangan untuk memberi pengajaran kepada santri, beliau 
biasanya mengaanahkan tugas tersebut kepada santri senior untuk 
mewakilinya yang dapat di sebut dengan seorang ustadz. Dalam 
sistem sorogan, para santri diberi kesempatan untuk mendiskusikan 
kajian keislaman dalam kitab kuning, menjawab persoalan-persoalan 
kemasyarakatan, dan menambah wawasan pribadi yang kemudia hasil 
dari diskusi tersebut di haturkan kepada Kyai untuk di tahshih 

(koreksi) dan sebagai penguatan jika dalam isi diskusi tida ada 
kesalahan. Metode ini diberikan untuk melatih dan menguji 
kematangan mental seorang santri. Sedangkan pesantre kalaf 
menejemen pesantren dan kurikulum pesantren sudah mengadopsi 
sistem modern. Seorang kyai tidak lagi mengurus keuangan pesantren 
melainkan memberikan amanah penuh terhadap bendahara 
pesantren demikian juga kurikulumyang ada. Sampai disini dapat kita 
lihat bahwa adanya perbedaan sistem pengelolaan administrasi, 
menejemen, dan tata kelola lembaga lebih terbuka dibandingkan 
dengan sistem salaf yang masih dalam kendali otoritas kyai, meskipun 
dibantu dengan lurah pondok namun untuk melaksanakan segala 
inisiatif haruslah melalui restu seorang kyai. 5 

Menurut Dhafier, telah terjadi pembaharuan yang sangat amat 
penting mengenai unit kepesantrenan yang terjadi pada tahun 1910 
yaitu yang terjadi di pesantren Denayar di Jombang yang membuka 

                                                           
5 Zamakhsari Dhafier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangtan Hidup Kyai, 

Jakarta, LP3ESW, 1982 24-31 



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam 

 

8 Vol. 1 No. 1, Desember 2021 

 

bagi murid wanita untuk belajar. Pada tahun 1920, Pesantren 
Tebuireng Jombang dan pesantren Singosari Malang mulai 
mengajarkan pelajaran umum, seperti bahasa Indonesia, berhitung, 
ilmu bumi, dan sejarah. Dari sini nampaknya sudah ada sistemklasikal 
di pesantren. Selanjutya di awal abad ke 20 misalnya, gontor 
mempelopori pesantren yang menekankan aspek kaderisasi 
pendidikan islam dan management terbuka (open manaenment). 
Selama proses belajar, para santri diberi bekal dasar-dasar ilmu agama 
dan berbagai keterampilan hidup sehingga kelak ia dapat 
mencukuikehidupan setelah mereka menamatkan pendidikan 
pesantrennya. Akibat dari dibukanya sistem madrasah di pondok 
pesantren adalah menghilangnya sistem mengelana dan mengubah 
persepsi santri tentang ijazah sebagai tanda tamat belajar. Menurut 
Dhafier, setidaknya ada dua alasan mengapa mengadakan perubahan. 
Pertama, karena seorang kyai masih mempertahankan dasar-dasar 
dan tujuan pendidikan pesantren yang menerapkan nilai-nilai islam 
murni, kedua, karna pesantren belum memiliki tenaga ahli yang sesuai 
dengan kebutuhan yang di perlukan. Dapat dikatakan dengan adanya 
perubahan ini pondok pesantren tetap survive, hal ini dikarenakan 
empat hal yaitu: (1) Menjadi alternatif bagi calon siswa atau 
mahasiswa yang gagal PSB masuk dalam sekolah umum atau 
UMPTN/PMB, (2) tradisi pesantren yang merakyat-tidak elistis- 
sebagai modal utama bagi pengembangan pendidikan pesantren yang 
humanis, (3) bersifat kompeten dalam memprtahankan kultur dan 
agama bagi generasi muda, dan (4) memiliki hubungan kmanusiaan 
yang kuat dengan masyarakat sekelilingnya.6 

Pada abad ke 21, pesanren terus menerus mengalami 
perubahan di segala lini, terutama dalam bidang manajemen dan 
kelembagaanya, maka dari itu seringkali ditemukan banyak pesantren 
yang desain bangunanya berbeda jauh dari model bangunan 
pesantren di zaman dahulu. Oleh karena itu Manfred Ziemek 
mengklasifikasi bentuk psantren sebagaimana berikut:7  

                                                           
6 Zamakhsari Dhafier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangtan Hidup Kyai, 

Jakarta, LP3ESW, 1982, hal 78-90 
7 Manfred Ziemek, Pesantren Dalam Perubahan Sosial, Jakarta, P3M, 1986. Hal 50-51 



Muhammad Hendra Firmansyah 
 

Vol. 1 No. 1, Desember 2021 9 

 

1. Pesantren tipe A, yaitu pesantren yang sangat tradisional. 
Pesantren yang masih mempertahankan nilai-nilai tradisionalnya 
dalam arti tidak mengalami transformasi yang berarti dalam 
sistem pendidikannya. Hal ini berlandaskan bahwa 
mempertahankan corak keislaman dengan murni. Pembelajaran 
pada sistem ini menjadikan masjid sebagai pusat kegiatan ibadah 
dan belajar. Adapun bangunan yang terdapat didalamnya 
hanyalah rumah kyai, masjid, dan asrama santri yang terletak 
disekitar rumah kyai. Corak seperti inilah yang terdapat pada 
masa awal berdirinya pesantren di Indonesia. 

2. Pesantren tipe B, yaitu pesantren yang sudah memiliki sarana 
untuk pembelajaran yang lebih efktif. Jika pesantren dalam tipe A 
menjadikan masjid sebagai sarana ibadah dan belajar, maka untuk 
pesantren jenis ini sudah mempunyai ruang kelas untuk 
pembelajaran. Meski demikian, pesantren model ini masih 
tergolong tradisionalis, karena masih mmprtahankan adat 
kesederhanaan. 

3. Pesantren tipe C, yaitu pesantren salaf yang telah dilengkapi 
dengan lembaga sekolah (sekolah dasar, menengah pertama, 
hingga kejuruan) yang merupakan karakteristik pembaharuan dan 
modern dalam pendidikan agama islam di pesantren. Meski 
demikian, psantren tidak menghilangkan tradisi tradisionalnya, 
mreka tetap menggunakan metode blajar layaknya psantrn 
tradisional lainnya seperti sorogan, bandungan, dan wetonan. 

4. Pesantren tipe D, yaitu pesantren modern. Pesantren ini terbuka 
untuk umum corak pesantren ini telah mengalami transformasi 
yang sangat signifikan baik dalam sistem pendidikan maupun 
unsur-unsur kelembagaannya. Dengan menrapkan sistem modrn 
dan klasikal pesantren tipe ini menyediakan pendidikan mulai dari 
taman kanak-kanak hingga perguruan tinggi. Di samping itu , 
pesantren model ini juga menyediakan sarana pengembangan 
bakat dan minat sehingga santri dapat mengeksplorasi 
kemampuan diri mreka sesuai minat masing-masing. Dan yang tak 
kalah penting adalah kemampuan penguasaan bahasa asing, baik 



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam 

 

10 Vol. 1 No. 1, Desember 2021 

 

itu adalah bahasa arab maupun inggris dan bahasa intenasional 
lainya. 

5. Pesantren tipe E, yaitu pesantyren yang tidak memiliki lembaga 
pendidikan formal tetapi memberi kesempatan kepada santri 
untuk memperoleh pelajaran umum melalui pendidikan formal di 
luar pesantren. Tipe pesantren ini relatif sedikit dibanding dengan 
tipe-tipe yang lain. 

6. Pesantren tipe F, yaitu ma’had aly, tipe ini biasanya terdapat pada 
perguruan tinggi agama. Para mahasiswa, diwajibkan berasrama 
dalam jangka waktu tertentu dengan peraturan yang telah 
ditetapkan oleh perguruan tinggi  dan mereka wajib mengikuti 
praturan-peraturan tersebut. Sebagai contoh sperti yang terdapat 
di ma’had Aly UIN Malang yang telah ada sejak tahun 2000. 
Kemudian Ma’had Aly Raden Intan lampung yang telah berdiri 
sejak tahun 2010. Adapuntujuan didirikanya perguruan tinggi 
tersebut adalah untuk memberi pendalaman spiritual mahasiswa 
dan menciptakan iklim kampus yang kondusif untuk 
pengembangan bahasa. 

Dengan melihat keanekaragaman tipe pesantren yang ada di 
Indonesia, maka Abdullah Syukri Zarkasyi berpendapat bahwa 
pesantren sejak berdirinya hingga saat ini dapat dikategorikan 
menjadi tiga macam, yaitu: pertama:pesantren tradisional yang mesih 
tetap mempertahankan tradisi keislaman dan adat tempat pesantren 
tersebut berdiri. Kedua: Pesantren semi modern, yaitu pesantren yang 
memadukan antara sistem pengelolaan modern dan tradisional. 
Disamping menggunakan kurikulum salaf, pesantren ini juga 
enerapkan kurikulum kemendiknas dan kemenag. Ketiga: pesantren 
modern yang kurikulum dan sistem pembelajaran dan menejemennya 
sudah tersusun secara modern. Penggunaan IT dan pengembangan 
minat bahasa internasional dalam jenis ini sangat menentukan 
identifikasi pesantren modern.8 

 
                                                           

8 Abdullah Syukri zarkasyi, Langkah Pengembangan Pesantren dalam Rekontruksi 

Pendidikan dan Tradisi Pesantren Religiusitas Iptek,Yogyakarta, Pustaka Pelajar, 

1998. 224-225 



Muhammad Hendra Firmansyah 
 

Vol. 1 No. 1, Desember 2021 1

1 

 

Fungsi dan Tujuan Pendidikan Pesantren 
Meninjau akan banyakya tipe-tipe pesantren yang ada, dapat 

kita pahami bahwa tugas pesantren tidak hanya sebagai lembaga 
pendidikan yang bertujuan pengukuhan dalam beragama saja, 
melainkan meliputi banyak aspek yang dirangkul sebagai tugas 
pesantren. Azyumardi Azra menyebutkan bahwa, selain mentrasfer 
ilmu pesantren memiliki beberapa tugas penting. Beberapa di 
antaranya adalah sebagai pengkaderan ulama’ dan pemelihara 
budaya bangsa. Dua unsur ini perlu ditambahkan, pasalnya seorang 
yang hanya memiliki penguasaan ilmu pengetahuan tidak akan 
memperoleh tingkatan yang di janjikan dalam agama yang ia yakini, 
yaitu Ulul Albab agar ia dapat mengamalkan ilmunya. Hal serupa juga 
di katakan oleh Tholkah Hasan mantan mentri agama RI, bahwa 
pesantren seharusnya mampu menghidupan fungsi-fungsi sebagai 
berikut, 1) psdantren sebagai lembaga pendidikan yang mampu 
mentransfer pengetahuan agama dan nilai-nilai ajaran agama islam, 2) 
Pesantren sebagailembaga keagamaan yang melakukan kontrol sosial 
(Islamic vaues) ,dan 3) Pesantren sebagai lembaga keagamaan yang 
melakukan perubahan sosial (Islamic engineering) atau perkembangan 
masyarakat (communty development).semua hal tersebut dapat 
terealisasi jika pesantren dapat melakukan proses perawatan yang 
tradisi yang baik dan qdapat mengadaptasi perkembangan keilmuan 
yang lebih baik, hinga para santri diharapkan depat menjadi pelopor 
kemajuan dan perubahan.9 

Dampak positi dari berdirinya pesantren di Indonesia adalah 
meningkatnya kualitas masyarakat yang hidup di sekitar pesantren. 
Hal ini merupakan konsekuensi dari asas-asas pesantren yang memiliki 
misi pengembangan masyarakat. Sebagai lemaga pendidikan 
pesantren menyelenggarakan pendidikan sekolah, (madrasah, 
sekolah umum, kejuruan, dan perguruan tinggi) serta pendidikan luar 
sekolah berupa kursus-kursus keahlian (life skill) untuk menunjang 
kehidupan santri setelah ia  menamatkapendidikan di pesantren. Inti 

                                                           
9 M. Syaifuddien Zuhriy, “Budaya Pesantren Dan Pendidikan Karakter Pada 

PondokPesantren Salaf,” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 2011. Hal 

21 



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam 

 

12 Vol. 1 No. 1, Desember 2021 

 

dari pendidikan pesantren adalah kemandirian dalam membangun 
kehidupan pribadi masing-masing, sebelum ia mengambil peran dalam 
membangun lingkungannya dengan masyarakat sekelilingnya. 

Menurut Nizar, pesantren tidak pernah membedakan status 
sosial masyarakat, sebagai lembaga pendidikan islam, pesantren 
menerima siapapun yang ingin belajar dari segala lapisan masyarakat. 
Hal yang sangat sulit di temukan pada lembaga pendidikan yang lain, 
yang masih membedakan status sosial dengan memasang tarif tinggi 
bagi siapapun yang ingin memperoleh pendidikan yang layak. Citra 
inilah yang menjadi opsi bagi masyarakat kelas menengah kebawah 
yang merupakan lapisan terbesar di Indonesia untukmemilih 
pesantren sebagai jenjang pendidikan yang wajar bagi anak-anak 
mereka.10 
Fungsi dan Tujuan Pendidikan Pesantren 

Meninjau akan banyaknya tipe-tipe pesantren yang ada, dapat 
kita pahami bahwa tugas pesantren tidak hanya sebagai lembaga 
pendidikan yang bertujuan pengukuhan dalam beragama saja, 
melainkan meliputi banyak aspek yang dirangkul sebagai tugas 
pesantren. Azyumardi Azra menyebutkan bahwa, selain mentrasfer 
ilmu pesantren memiliki beberapa tugas penting. Beberapa di 
antaranya adalah sebagai pengkaderan ulama’ dan pemelihara 
budaya bangsa. Dua unsur ini perlu ditambahkan, pasalnya seorang 
yang hanya memiliki penguasaan ilmu pengetahuan tidak akan 
memperoleh tingkatan yang di janjikan dalam agama yang ia yakini, 
yaitu Ulul Albab agar ia dapat mengamalkan ilmunya. Hal serupa juga 
di katakan oleh Tholkah Hasan mantan mentri agama RI, bahwa 
pesantren seharusnya mampu menghidupan fungsi-fungsi sebagai 
berikut, 1) psdantren sebagai lembaga pendidikan yang mampu 
mentransfer pengetahuan agama dan nilai-nilai ajaran agama islam, 2) 
Pesantren sebagailembaga keagamaan yang melakukan kontrol sosial 
(Islamic vaues) ,dan 3) Pesantren sebagai lembaga keagamaan yang 
melakukan perubahan sosial (Islamic engineering) atau perkembangan 

                                                           
10 Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era 

Rasululloah Sampai Indonesia,Jakarta, Prenada Media Group, 2007.  



Muhammad Hendra Firmansyah 
 

Vol. 1 No. 1, Desember 2021 1

3 

 

masyarakat (communty development).semua hal tersebut dapat 
terealisasi jika pesantren dapat melakukan proses perawatan yang 
tradisi yang baik dan qdapat mengadaptasi perkembangan keilmuan 
yang lebih baik, hinga para santri diharapkan depat menjadi pelopor 
kemajuan dan perubahan.11 

Menurut Nizar, pesantren tidak pernah membedakan status 
sosial masyarakat, sebagai lembaga pendidikan islam, pesantren 
menerima siapapun yang ingin belajar dari segala lapisan masyarakat. 
Hal yang sangat sulit di temukan pada lembaga pendidikan yang lain, 
yang masih membedakan status sosial dengan memasang tarif tinggi 
bagi siapapun yang ingin memperoleh pendidikan yang layak. Citra 
inilah yang menjadi opsi bagi masyarakat kelas menengah kebawah 
yang merupakan lapisan terbesar di Indonesia untukmemilih 
pesantren sebagai jenjang pendidikan yang wajar bagi anak-anak 
mereka.12 
Pesantren Pesantren Antara Harapan dan Tantangan 

Kekukuhan pesantren dalam mempertahankan cita-citanya 
seagai lembaga pendidikan Islam bukan berarti tidak menemui 
halangan. Mengacu dari awal berdirinya, pesantren sudahenemuibatu 
jangalan dari masa kolonial Belanda dan Imperium Jepang. Mulai dari 
penindasan hingga pembunuhan yang di lakukan kepada para kyai 
dan santri membuat ruang gerak bagi dakwah mereka terhalangi. 
Secara umum, penyempitan ruang gerak terjadi dan dirasakan oleh 
seluruh ummat Islam, adanya perjanjian Gianti yang terjadi pada tahun 
1825, pemerintah Belanda membatasi jumlah calon jamaah haji 
Indonesia dan melakukan hubungan multilateral dengan negara islam 
lainnya, pesantren di anggap sebagai sebagai bentuk perlawanan 
terhadap segala bentuk ekspansi kekuasaan yang di lakukan oleh 
Belanda. Menurut penelitian yang di lakukan oleh Clifford Geertz, 
antara tahun 1820-1880 M terjadi pemberontakan besar terhadap 
kolonial yang di mototri oleh kaum santri di Indonesia, antara lain: 1) 

                                                           
11 Azyumardi Azra, Pesantren: Kontinuitas dan Perubahan, dalam Nurchalish madjid, 

Bili k Bilik Pesantren:Sebuah Potret Perjalanan,1997.   
12Imam Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentukan 

Karakter,”AlTadzkiyyah:Jurnal Pendidikan Islam, 2017. 



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam 

 

14 Vol. 1 No. 1, Desember 2021 

 

pemberontakan kaum padri di sumatra yang di pimpin oleh imam 
bonjol, 2) pemberontakan pangeran Diponegoro di tanah Jawa, 3) 
pemberontakan di Banten sebagai akibat dari sistem tanam paksa 
yang dilakukan Belanda, 4) pemberontakan Aceh yang dipimpin 
antara lain oleh Teuku Umar dan Teuku Ciktidiro. 

Pesantren sebagai cerminan bagi sistem pendidikan nasional 
adalah sebuah keharusan, di mana nilai-nilai budaya lokal dan 
kepercayaan tetap utuh di bawah kendali pondok psantren sebagai 
agent of control. Tidak ada persoalan yang diluar kapabilitas pesantren 
sebagai lembaga pendidikan, hal ini disebabkan dengan adanya kitab 
pedoman kehidupan yang di dalamnya mengandung ayat-ayat 
qouliyah dan qauniyah yang bersumber darin Tuhan semesta alam 
untuk memenuhi kebutuhan kehidupan yang bersifat duniawi dan 
ukhrawi, dan keberlakuannya yang universal untuk umat manusia, 
realistis, dan terpadu. 
Format Pesantren Masa Depan 

Sudah tidak ada keraguan lagi bahwa psantren memiliki 
kontribusi besar dan nyata dalam membangun pendidikan. Hal ini 
didukung fakta sejarah yang menunjukan pengalaman dan hasil yang 
luar biasa dalam membina dan mengembangkan masyarakat, 
ditambah lagi bahwa pesantren merupakan lembaga pendidikan yang 
pengembangannya di lakukan secara mandiri, tidak menginduk 
kepada pemerintah. Karena kmandiriannya itulah psantren dapat 
memegang teguh kemurnian lembaga pendidikan islam. Oleh karena 
itu, pesantren tidak mudah di pngaruhi oleh pengajaran yang tidak 
sesuai dengan islam. Pendidikan pesantren yang merupakan 
pendidikan nasional memiliki tiga unsur utama yaitu: 1) Kyai sebagai 
pendidik sekaligus pemilik pesantren dan santri; 2) Kurikulum pondok 
pesantren; dan 3) sarana peribadatan dan pendidikan. Adapun semua 
kegiatan pondok pesantren terangkum dalam Tri Dharma pondok 
pesantren yaitu 1) keimanan dan ketaqwaan kepada Allah SWT; 2) 
pengembangan keilmuan yang brmanfaat; dan 3) pengabdian kepada 
agama, masyarakat, dan negara. 

Berangkat dari kenyataan bahwa pada masa awal berdirinya 
pesantren, dapat di gambarkan sebuah asrama pendidikan islam 



Muhammad Hendra Firmansyah 
 

Vol. 1 No. 1, Desember 2021 1

5 

 

tradisional dengan santri yang tinggal bersama dan dibawah 
bimbingan kyai. Pada zaman dahulu, asrama santri masih berupa 
bangunan yang terbuat dari bambu atau bangunan tempat tinggal 
yang berpetak-petak yang berdinding bilik dan beratap rumbia. 
Melihat perkembangan yang ada saat ini, jelas pesantren 
mendapatkan banyak tuntutan untuk berbenah, meskipun perubahan 
yang di maksud adalah perubahan dalam menejemen dan bukan 
coraknya, sebab hal itu dapat menghilangkan nilai-nilai positif 
pesantren. Pengajaran kitab kuning dilakukan mulai dari tingkat 
ibtidaiyyah (dasar) hingga aliyyah (atas) bahkan tak jarang bagi 
sebagian pondik pesantren yang membuka jenjang Ma’had Aly. Hal ini 
adalah bentuk konsistensipesantren dalam menjaga dan melestarikan 
nilai-nilai keislaman di Indonesia.13 

Ada dua fenomena dalam dunia pendidikan di Indonesia, yaitu 
a) munculnya sekolah-sekolah terpadu (mulai sekolah tingkat dasar 
hingga menengah), penyelenggaraan sekolah bermutu yang disebut 
dengan boarding school yang berarti sekolah berasrama. Sistem 
sekolah ini yaitu para peserta didik mengikuti pendidikan reguler dari 
pagi hingga siang di sekolah, dan kemudian di lanjutkan dengan 
pendidikan agama atau pendidikan nilai khusus di malam hari, itu 
berarti bahwa para peserta didik selama 24 jam berada dalam 
pengawasan sorang guru atau pembimbing. Tanpa di sadari bahwa 
pesantren dalam hal ini, sangat dapat di andalkan dalam 
pembentukan karakter yang nampaknya kurang mendapatkan 
perhatian khusus dari lembaga pendidikan yang lain. Dalam 
kesempata seperti ini, para santri di pacu untuk mempelajari segala 
bentuk minat bakat mereka secara intensif, penguasaan berbagai ilmu 
pengetahuan baik berupa pengetahuan agama, sains, dan teknologi. 

Dalam UU Sisdiknas NO. 20 Tahun 2003 pasal 15 tentang 
pendidikan yang menyatakan bahwa jenis pendidikan mencangkup 
pendidikan umum, kejuruan, akademik, profesi, vokasi, keagamaan, 
dan khusus, maka pesantren dapat dikategorikan sebagai pendidikan 
di budang keagamaan. Secara khusus, ketentuan tentang pendidikan 

                                                           
13 TEMPO.CO – Senin, 24 September 2012. 



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam 

 

16 Vol. 1 No. 1, Desember 2021 

 

keagamaan dijelaskan dalam UU Pasal 30 UU Sisdiknas yang 
menyatakan bahwa: (1) pendidikan kagamaan di selenggarakan oleh 
pemerintah dan/atau kelompok masyarakat pemeluk agama, sesuai 
dengan peraturan perundang-undangan. (2) pendidikan keagamaan 
berfungsi mempersiapkan peserta didik menjadi anggota masyarakat 
yang memahami dan mengamalkan nilai-nilai ajaran agamanya 
dan/atau menjadi ahli ilmu agama. (3) pendidikan keagamaan dapat 
diselenggarakan pada jalur pendidikan formal, nonformal, dan 
informal. (4) pendidikan keagamaan berbentukpendidikan diniyah, 
pesantren, dan bentuk lain yang sejenis. Dengan hadirnya era 
reformasi dan lahirnya UU Sisdiknas tahun 2003 membawa harapan 
beru bagi perkembangan pesantren karena hal ini menentukan sikap 
pemerintah terhadap pesantren secara yuridis formal.14 
 

Kesimpulan  
Prinsip pesantren adalah Al Muhafadzah ‘Ala Al Qodim Al 

Shalih, Wa Akhdzu bi Al Jadid Al Ashlah yang artinya memegang teguh 
tradisi lama yang baik, dan senantiasa mengadopsi tradisi baru yag 
lebih baik. Adapun persoalan yang berkaitan dengan civic values 
dapat dibenahi melalui prinsip-prinsip pondok pesantren yang dapat 
melakukan perombakan yang amat sangat efektif, berdaya guna, 
serta mampu meningkatkan kualitas manusia. Meski perbaikan dalam 
pesantren harus terus melakukan oerbaikan terutama dibidang 
menejemen, tata kelola bangunan, kurikulum pendidikan, dan bidang 
keahlian. Dengan demikian pesantrndapat memaikan peran sosial 
dalam memobilisasi masyarakat menduju masyarakat yang madani. 

Keberadaan pesantren sebagai partner bagi institusi 
pemerintah untuk menigkatkan kualitas pendidikan sebagai 
penyediaan sumber daya manusia qualified dan berakhlakul karimah. 
Di era otonomi, proses transformasi sosial membutuhkan potensi 

                                                           
14 A Muchaddam Fahham, “Character Education in Islamic Boarding School,” 

Aspirasi, 

2013. 



Muhammad Hendra Firmansyah 
 

Vol. 1 No. 1, Desember 2021 1

7 

 

daerah yang lebih peka dalam menggali potensi lokal dan kebutuhan 
masyarakat sehingga kemampuan masyarakat dapat dioptimalkan. 

 
Daftar Pustaka  

Abdullah Syukri zarkasyi, 1998. Langkah Pengembangan Pesantren 
dalam Rekontruksi Pendidikan dan Tradisi Pesantren 
Religiusitas Iptek,Yogyakarta, Pustaka Pelajar 

A Muchaddam Fahham, 2013. “Character Education in Islamic 
Boarding School,” Aspirasi 

Azyumardi Azra, 1997 Pesantren: Kontinuitas dan Perubahan, dalam 
Nurchalish madjid, Bili k Bilik Pesantren:Sebuah Potret 
Perjalanan 

Imam Syafe’i, 2017.  “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan 
Pembentukan Karakter,”Al Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan 
Islam 

Kuntowijoyo, 1993. Paradigma Islam: Interprestasi Untuk Aksi, 
Bandung, Mizan 

Manfred Ziemek, 1986. Pesantren Dalam Perubahan Sosial, Jakarta, 
P3M 

Muhammad Idris Usman, 2013. “Pesantren Sebagai Lembaga 
Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, Sistem Pendidikan, Dan 
Perkembangannya Masa Kini),” Jurnal Al-Hikmah 

M. Syaifuddien Zuhriy, 2011. “Budaya Pesantren Dan Pendidikan 
Karakter Pada PondokPesantren Salaf,” Walisongo: Jurnal 
Penelitian Sosial Keagamaan 

Samsul Nizar, 2007. Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak 
Sejarah Pendidikan Era Rasululloah Sampai 
Indonesia,Jakarta, Prenada Media Group  

Sartono Kartodirjo, 1993. Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-
1900 Dari Emperium Sampai Imperium 



SIRAJUDDIN: Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam 

 

18 Vol. 1 No. 1, Desember 2021 

 

Yadi Ruyadi, 2010, “Model Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan 
Budaya Lokal (Penelitian Terhadap Masyarakat Adat 
Kampung Benda Kerep Cirebon Provinsi Jawa Barat Untuk 
Pengembangan Pendidikan Karakter Di Sekolah),” 
Proceedings of The 4th International Conference on 
Teacher Education; Join Conference UPI & UPSI 

Zamakhsari Dhafier, 1982. Tradisi Pesantren: Studi tentang 
Pandangtan Hidup Kyai, Jakarta, LP3ESW 

Zuhriy, “Budaya Pesantren Dan Pendidikan Karakter Pada Pondok 
Pesantren Salaf.” 


