
Al-Qadlaya                                                                                                           E-ISSN :2809-5936 

Jurna lHukum Keluarga Islam          P-ISSN:2809-6681                         

85 
 

TINJAUAN MASLAHAH MURSALAH TENTANG TRADISI 

ONTALAN DALAM RESEPSI PERNIKAHAN 
(Studi Kasus di Desa Tunjung Kecamatan Ranguagung Kabupaten 

Lumajang) 

 
*Badrus Sodiq 

**Achmad Abdillah  
*Sekolah Tinggi Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 
**Sekolah Tinggi Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

*Email:badrussodiq@gmail.com 
**Email: AchmadAbdillah@gmail.com 

 

 

 
Abstract  
The ontalan tradition is a hereditary tradition carried out by the people of Tunjung village. In this traditional 

procedure, it is to collect some money by throwing which is done by family, relatives and friends of the 

bridegroom. Many people in Tunjung Village who carry out this ontalan tradition do not understand the 

meaning, benefits, and laws of implementing this ontalan tradition. The formulation of the problem in this 

study is first how the practice of ontalan tradition in Tunjung village, second how to review the mursalah 

maslahah about ontalan tradition in wedding receptions in tunjung village. 

This thesis writing includes the type of field research (empirical juridical), with a case study approach, with 

interview, observation, and documentation data collection techniques. This research is a type of qualitative 

research (displaying research data word for word, descriptive analysis, interpretive or more dominant in the 

description of words). The data sources used are primary and secondary sources including photos, transcripts of 

interview guidelines, recordings, through purposive sumpling and time sumpling techniques. While the stages of 

data analysis are carried out by editing, classification, verification, conclusion, and analysis. The validity of 

the data applied is credibility, dependability, and confirmability. 

Based on these research methods, the results of research and discussion of the aspects of interviews and 

observations, researchers can understand that : (1). The implementation of the ontalan tradition in Tunjung 

Village is carried out in 2 ways, first carried out when the marriage proposal is directly and carried out when 

the proposal is only by the community, especially men in Tunjung Village. In this tradition there is a 

collection of some money by throwing and writing done by family, relatives, local community, and friends of the 

bridegroom. (2). The ontalan tradition in Tunjung Village contains positive values that can strengthen 

relationships / harmony between neighbors and other communities. The ontalan tradition in Tunjung Village 

is a form of tradition / custom that has been preserved by the ancestors and there is also a symbolic meaning 

in it. This ontalan tradition is also a necessity for all humans, because this tradition is a good purpose and in 

accordance with the purpose of shara'. 

Keywords : Malahah Mursalah, Ontalan Tradition, Wedding Reception 

Abstrak 
Tradisi ontalan merupakan tradisi turun temurun yang dilakukan oleh masyarakat desa 

Tunjung. Pada tata cara tradisi tersebut yaitu mengumpulan sejumlah uang dengan cara 

melempar yang dilakukan oleh keluarga, kerabat dan teman dari mempelai laki-laki. Banyak 

masyarakat Desa Tunjung yang melakukan tradisi ontalan ini tidak memahami makna, 

manfaat, dan hukum pelaksanaan tradisi ontalan ini. Rumusan masalah dalan penelitian ini 

pertama bagaimana praktek tradisi ontalan di desa tunjung, kedua bagaimana tinjauan 

maslahah mursalah tentang tradisi ontalan dalam resepsi pernikahan di desa tunjung. 



Al-Qadlaya                                                                                                           E-ISSN :2809-5936 

Jurna lHukum Keluarga Islam          P-ISSN:2809-6681                         

86 
 

Penulisan skripsi ini termasuk jenis penelitian lapangan (yuridis empiris), dengan pendekatan 

studi kasus, dengan teknik pengumpulan data wawancara, observasi, dan dokumentasi. 

Penelitian ini termasuk jenis penelitian kualitatif (menampilkan data penelitian dengan kata 

perkata, analisis desktiptif, interpretatifatau lebih dominan pada uraian kata-kata). Sumber 

data yang digunakan adalah sumber primer dan sekunder meliputi foto, transkip pedoman 

wawancara, rekaman, melalui teknik purposive sumpling dan time sumpling.Sedangkan 

tahapan analisis data dilakukan dengan editing, klasifikasi, verifikasi, konklusi, dan 

analisis.Adapun keabsahan data yang diterapkan adalah kredibilitas, dependabilitas, dan 

konfirmabilitas. 

Berdasarkan metode penelitian tersebut maka hasil penelitian dan pembahasan dari aspek 

wawancara dan observasi, peneliti dapat memahami bahwa : (1). Pelaksanaan tradisi ontalan 

di Desa Tunjung di laksanakan pada 2 cara, pertama di laksanakan ketika lamaran langsung 

nikah dan dilaksanakan ketika lamaran saja oleh masyarakat khususnya laki-laki di Desa 

Tunjung. Pada tradisi tersebut terdapat pengumpulan sejumlah uang dengan cara melempar 

dan di tulis yang dilakukan oleh keluarga, kerabat, masyarakat setempat, dan teman dari 

mempelai laki-laki (2). Tradisi ontalan yang ada di Desa Tunjung adalah mengandung nilai-

nilai yang positif yang bisa mempererat hubungan / kerukunan semama tetangga dan 

masyarakat lain. Tradisi ontalan di Desa Tunjung merupakan bentuk tradisi/adat yang telah 

di lestarikan oleh nenek moyang dan juga terdapat makna simbolis di dalamnya. Tradisi 

ontalan ini juga menjadi kebutuhan bagi semua manusia, karna tradisi ini merupakan tujuan 

yang baik dan sesuai dengan tujuan syara’. 

Kata Kunci: Maslahah Mursalah, Tradisi Ontalan, Resepsi Pernikahan 
 
A. Pendahuluan 

Dalam pernikahan ada rangkaian panjang proses yang harus dilalui oleh kedua 

mempelai. Pernikahan diawali dengan proses ta'aruf (perkenalan), pemilihan pasangan 

hidup. Setelah pasangan dipilih dan persetujuan keluarga diperoleh, proses selanjutnya 

adalah melamar. Pokok utama dari akad nikah adalah pihak keluarga mempelai pria 

mengharapkan pihak keluarga perempuan menerima pihak laki-laki sebagai pendamping 

anaknya. Pada saat lamaran ini dibicarakan tanggal pertunangan, perjanjian mahar, dan 

perlengkapan yang diperlukan untuk upacara pernikahan. Saat menerima lamaran, pihak 

keluarga gadis tidak serta merta menerimanya, namun selang beberapa waktu ditanggapi 

dengan mengirimkan perwakilan keluarga ke rumah calon mempelai pria.1 Dalam Islam 

kehidupan manusia diatur berpasang-pasangan. Jika makhluk lain tidak membutuhkan 

aturan dan tata cara tertentu, maka mereka berbeda dengan manusia. Pada setiap orang, 

pada usia berapa pun, ada kecenderungan untuk memilih pasangan hidup karena agama, 

adat istiadat, dan sosial masyarakat.2 

Masyarakat jawa yang tetap menggunakan tradisi pernikahan salah satunya adalah 

di masyarakat Desa Tujung Kecamatan Randuagung Kabupaten Lumajang. Desa ini 

 
1 Novi Anggraini danAzhar dan Abdullah Sani, Tinjauan ‘Urf Terhadap Pernikahan Dengan Adat Jawa Dalam 
Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus Kelurahan Pekan Gebang Kecamatan Gebang Kabupaten Langkat), 
Pengadila Agama Stabat Langkat, Indonesia 2STAI Jam’iyah Mahmudiyah Tanjung Pura Langkat, Indonesia, 
Journal Of Law Volume 1, Nomor 1, Maret 2022, h. 18. 
2 Abd Rahman Ghazaly, Fiqh Munakahat, (Jakarta: Kencana, 2006), h. 12. 



Al-Qadlaya                                                                                                           E-ISSN :2809-5936 

Jurna lHukum Keluarga Islam          P-ISSN:2809-6681                         

87 
 

adalah salah satu desa yang penduduknya dikenal sebagai salah satu suku yang agamis, 

dan fanatik terhadap ajaran agamanya. Penghinaan terhadap agama adalah penghinaan 

terhadap kehormatan dan martabat. Cara hidup masyarakat desa tunjung tidak lepas dari 

nilai-nilai agama Islam yang dianutnya. Fakta sosiologis yang tak terbantahkan bahwa 

sebagian besar penduduk Desa Tunjung beragama Islam. Adopsi Islam mereka telah 

menjadi identitas penting bagi masyarakat Tunjung. 

Masyarakat Desa Tunjung dikenal sebagai masyarakat yang masih 

mempertahankan budaya adat dan tradisi yang kuat, yang telah ada sejak zaman nenek 

moyang, dan masih berlangsung hingga saat ini. Salah satu tradisi yang dipraktikkan dan 

tergabung dalam rangkaian upacara pernikahan adat/tradisi di Desa Tunjung adalah 

tradisi ontalan. Tradisi ontalan merupakan tradisi untuk memberikan uang kepada kedua 

mempelai saat mereka duduk bersebelahan. Tradisi ini dilakukan dalam proses 

mengundang mertua (emma'en:Madura), yaitu pada saat kedua mempelai diantar ke 

kediaman mempelai pria.3  

Pelaksaan ontalan dapat dilakukan di hari yang sama dengan pelaksanaan akad 

nikah, ataupun di hari lain bila tempat kediaman manten putra dan manten putri 

berjauhan. Tempat penerapan tradisi ini juga dapat dilakukan dikala kedua mempelai 

sedang berada di pelaminan (kuwade: Madura ). Bahkan terdapat pula di halaman rumah 

tempat kediaman mempelai laki-laki dan disaksikan masyarakat yang hadir. Di depan 

kedua mempelai ada sebuah nampan untuk wadah ontalan. Sebelumnya terdapat 

sambutan yang disampaikan oleh perwakilan mempelai manten laki-laki atau sesepuh 

desa setempat. Setelah itu sembari memanggil nama sanak saudara dari mempelai laki-

laki satu persatu, umumnya kalimat yang dipakai adalah “toreh de’ sadejenah beleh 

tatanggeh se merri’eh dek ka mantan binik, khususseh de’ karabet derih mantan 

lakek”.Maksudnya “ ayo untuk seluruh tetangga yang mau memberi kepada mempelai 

perempuan, kususnya terhadap para keluarga mempelai laki-laki”. Mereka satu persatu 

sanak keluarga serta saudara dan kerabat menaruh uang di atas nampan yang sudah 

disediakan. Jumlah mata uang yang dilempar juga bermacam-macam dari 1000 - 100.000 

hingga terkumpul sampai ratusan dan jutaan rupiah. Yang jadi keunikan dari tradisi 

ontalan ini adalah, uang tersebut tidak ditaruh dengan diletakkan semacam umumnya, 

tapi dilakukan dengan metode dilempar sambil mengucap doa menggunakan bahasa 

masing-masing.4 

Di setiap desa di Randuagung itu ada bermacam-macam cara khususnya di Desa 

Tunjung yang di lakukan pada waktu pelaksanaan melempar uang, ada yang 

 
3 Ahmad Azhar Basyir, Hukum Pernikahan Islam, (Yogyakarta, UII Press, 1999), h. 12. 
4 Bapak hanafi, wawancara, Minggu, 15 januari, 2023, (jam 13.00-14.00 wib 



Al-Qadlaya                                                                                                           E-ISSN :2809-5936 

Jurna lHukum Keluarga Islam          P-ISSN:2809-6681                         

88 
 

menggunkan catatan hitam di atas putih ( di tulis ) dan juga ada yang tidak. Dan setelah 

itu, dan setelah itu sehabis uang terkumpul semua, pihak keluarga laki-laki merapihkan 

uang kemudian diberikan kepada mempelai perempuan atau orang tuanya. Di wilayah 

tertentu uang tersebut dianggap sebagai uang belanja untuk membeli pakaian serta 

makanan maupun yang lain. Juga dalam hal taradisi Ontalan ialah tradisi yang 

dilestarikan serta menjadi bagian dari kehidupan dan khazanah kekayaan masyarakat 

jawa tepatnya di desa tunjung. Nyatanya, banyak masyarakat Desa Tunjung yang 

melakukan tradisi ontalan ini tidak memahami makna, manfaat, dan hukum pelaksanaan 

tradisi ontalan ini. Cuma bagi mereka selama tradisi itu tidak bertentangan dan tidak ada 

yang menentangnya, maka tradisi itu dianggap baik. Banyak orang yang meneruskan 

tradisi ini hanya menghargai warisan nenek moyangnya agar tradisi ini tetap berlanjut, 

sampai – sampai ketika tidak melaksanakannya akan ada gunjingan dari masyarakat 

setempatnya.5 Mengingat sebagian besar masyarakat Desa Tunjung itu beragama Islam, 

mereka mengidentifikasi diri dengan Islam, yang menjadikan Islam sebagai bagian dari 

etnis mereka. Masyarakat Desa Tunjung dikenal sangat taat pada ajaran agama dan juga 

aktif menjaga budaya dan tradisinya, terutama yang berkaitan dengan budaya lokal dalam 

Islam. Ini mempengaruhi orang awam yang tidak mengetahui asal usul tradisi, dan akan 

membabi buta menemukan nilai-nilai tertentu dalam hal tradisi tersebut, dan kebanyakan 

taklid mengikuti apa yang ditentukan oleh orang tua. 

Oleh karena itu, dari uraian di atas ada beberapa kejanggalan yang di sampaikan 

oleh imforman, karena dari itu peneliti tertarik dengan yang di sampaikan oleh imforman 

dengan penelitian yang lebih lanjut dengan mengangkat judul penelitan: “Tinjauan 

Maslahah mursalah Tentang Tradisi ontalan Dalam Resepsi Pernikahan (Studi Kasus di 

Desa Tunjung Kecamatan Randuagung Kabupaten Lumajang) 

B. Metode Penelitian 
Penelitian ini termasuk jenis penelitian lapangan (yuridis empiris), dengan 

pendekatan studi kasus, dengan teknik pengumpulan data wawancara, observasi, dan 

dokumentasi. Penelitian ini termasuk jenis penelitian kualitatif (menampilkan data 

penelitian dengan kata perkata, analisis desktiptif, interpretatifatau lebih dominan pada 

uraian kata-kata). Sumber data yang digunakan adalah sumber primer dan sekunder 

meliputi foto, transkip pedoman wawancara, rekaman, melalui teknik purposive 

sumpling dan time sumpling.Sedangkan tahapan analisis data dilakukan dengan editing, 

klasifikasi, verifikasi, konklusi, dan analisis.Adapun keabsahan data yang diterapkan 

adalah kredibilitas, dependabilitas, dan konfirmabilitas 

C. Hasil Penelitian 
Konsep Maslahah Mursalah 

 
5 Bapak husein qodhi, wawancara, senin, 20 januari, 2023,(jam 08.00-09.00 wib 



Al-Qadlaya                                                                                                           E-ISSN :2809-5936 

Jurna lHukum Keluarga Islam          P-ISSN:2809-6681                         

89 
 

Teori maslahah mursalah merupakan konsep dalam ilmu ushul fiqh yang merujuk 

pada kemaslahatan yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam dalil-dalil syariah berupa 

nash Al-Qur’an maupun Hadis, tetapi diakui berdasarkan akal dan ditetapkan untuk 

mencapai tujuan syariat Islam, yaitu kemaslahatan umat dan menolak kemudaratan. 

Maslahah mursalah ini didasarkan pada prinsip maslahat yang sejajar dengan maqasid 

syariah dan dipelopori oleh Imam Malik dan kemudian dikembangkan oleh ulama 

seperti Al-Ghazali. Agar maslahah mursalah bisa dijadikan dasar dalam penetapan 

hukum, harus memenuhi beberapa syarat yaitu kemaslahatan tersebut harus nyata 

(haqiqi), bersifat umum (kulli), dan tidak bertentangan dengan nash maupun prinsip-

prinsip syariah lainnya. Dengan demikian, maslahah mursalah memberikan landasan 

fleksibel dalam ijtihad untuk menghadapi masalah-masalah baru yang tidak disebutkan 

secara eksplisit dalam nash.6 

Maslahah mursalah dapat dibagi menjadi beberapa tingkatan dan bentuk, yang 

utama adalah maslahah dharuriyah (kepentingan dasar yang sangat penting), maslahah 

hajiyah (kepentingan yang membantu menghilangkan kesulitan), dan maslahah 

tahsiniyah (kepentingan yang memperindah dan menyempurnakan). Syarat utama 

penerimaan maslahah mursalah adalah kemaslahatan itu harus hakiki, universal untuk 

masyarakat luas, serta selaras dengan maqasid syariah. Dalam praktiknya, maslahah 

mursalah memberi ruang bagi fleksibilitas ijtihad untuk menjawab realitas sosial yang 

berubah tanpa keluar dari prinsip-prinsip dasar Islam. Kendati demikian, pandangan 

ulama terhadap penggunaan maslahah mursalah sebagai dalil hukum tidak 

seragam. Mayoritas ulama (jumhur) menganggapnya tidak bisa menjadi dasar 

hukum kecuali jika ada nash yang menguatkannya, sementara Imam Malik dan 

pengikutnya membolehkan maslahah mursalah sebagai dalil hukum yang sah. Al-

Ghazali menekankan maslahah dharuriyah sebagai maslahah yang dapat dijadikan 

dasar, sedangkan yang lain seperti maslahah hajiyah dan tahsiniyah harus berhati-

hati dalam penggunaannya. Dengan demikian, maslahah mursalah menjadi 

instrumen penting dalam pembaruan dan adaptasi hukum Islam menghadapi 

perkembangan zaman tanpa melanggar prinsip syariah.7 

Uruf Dalam Islam 
Uruf merujuk pada norma sosial yang berlaku dalam masyarakat dan dapat 

mempengaruhi makna dan penggunaan bahasa secara kontekstual. Al-Ghazali 

 
6 Abdul Wahab Khallaf, Al-Maslahah Al-Mursalah dalam Penentuan Hukum Islam, Jurnal Ilmu Ekonomi 
Islam, diakses 20 September 2021; Mukhsin Jamil (ed.), Kemaslahatan dan Pembaharuan Hukum Islam, 
Walisongo Press, 2008; Rachmat Syafe’i, Ilmu Ushul Fiqh, Pustaka Setia, 2021. 
7 Satria Effendi M. Zein, Ushul Fiqh, Kencana, 2017; A Sofyan, Mashalih Mursalah Dalam Pandangan Ulama, 
2021 



Al-Qadlaya                                                                                                           E-ISSN :2809-5936 

Jurna lHukum Keluarga Islam          P-ISSN:2809-6681                         

90 
 

menjelaskan bahwa ‘uruf adalah faktor eksternal yang dapat mengubah hukum syariah 

apabila tidak bertentangan dengan prinsip dasar agama8. Dengan demikian, pemahaman 

‘uruf membantu dalam menafsirkan teks dan penerapan hukum dalam kehidupan sehari-

hari. Dalam kajian sosiolinguistik, ‘uruf berperan sebagai elemen yang mengatur 

interaksi sosial melalui pola perilaku yang diterima secara umum dalam komunitas 

tertentu. ‘Uruf mencakup segala sesuatu dari kebiasaan berbicara sampai norma sosial 

yang tidak tertulis tetapi memiliki kekuatan mengikat dalam kehidupan masyarakat9. Hal 

ini menjadikan ‘uruf sebagai komponen esensial dalam studi budaya yang membantu 

menjelaskan bagaimana masyarakat memaknai dan membentuk komunikasinya sesuai 

dengan konteks budaya mereka. Secara antropologis, ‘uruf dianggap sebagai hasil dari 

akumulasi praktik-praktik sosial yang diwariskan dan berkembang seiring waktu. Clifford 

Geertz menyatakan bahwa budaya adalah sistem makna yang dipahami melalui simbol 

dan praktik yang sudah mapan, termasuk ‘uruf sebagai manifestasi konkret dari budaya 

itu sendiri10. Dengan demikian, kajian ‘uruf tidak hanya penting dalam konteks linguistik, 

tetapi juga dalam memahami pola-pola sosial dan budaya masyarakat. 

Dalam perspektif hukum Islam kontemporer, ‘uruf memiliki peran strategis dalam 

ijtihad atau penetapan hukum sesuai dengan kondisi masyarakat modern. Para ahli fiqh 

menegaskan bahwa ‘uruf harus diperhitungkan dalam menentukan hukum agar hukum 

yang diterapkan relevan dan adaptif terhadap perubahan zaman11. Kajian ‘uruf dalam 

konteks ini menekankan pentingnya keseimbangan antara tradisi dan modernitas dalam 

pengambilan keputusan hukum, yang mencerminkan realitas sosial masyarakat. 

Tradisi Ontalan 
Ontalan menjadi tradisi turun temurun dikalangan masyarakat.Tradisi ini berawal 

dari suku Madura namun, Ontalan tersebut sampai saat ini masih menjadi sebuah 

kebiasaan serta budaya, adat dan tradisi. Tradisi ontalan sudah menjadi serangkaian 

dalam acara pernikahan yang diawali dengan lamaran dari pidak laki-laki kepada pihak 

perempuan. Kemudian, akad nikah di rumah mempelai perempuan. Biasanya akad nikah 

dilakukan pada pagi hari, setelah akad nikah mempelai laki-laki pulang kerumahnya. 

Kemudian, setelah siang mempelai laki-laki beserta rombongan datang kerumah 

mempelai perempauan untuk menjemput mempelai perempauan. Barulah dirumah 

mempelai laki-laki acara Ontalan dilaksanakan. Atau ketika waktu lamaran, sang keluarga 

 
8 Al-Ghazali, Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul. 
9 Wardhaugh, Ronald. An Introduction to Sociolinguistics, 6th edition, 2010. 
10 Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures, 1973. 
11 Kamali, Muhammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence, 2008. 



Al-Qadlaya                                                                                                           E-ISSN :2809-5936 

Jurna lHukum Keluarga Islam          P-ISSN:2809-6681                         

91 
 

dan rombongan dari mempelai perempuan pergi ke rumah mepelai laki-laki. Dan selesai 

ramah tamah maka barulah ontalan tersebut di lakukan.12 

Tujuan dari tradisi ontalan adalah untuk memberi sangu (saku/ pemberin). Uang dari 

hasil ontalan tersebut untuk di jadikan biaya hidup suami istri selama empat puluh hari. 

Selain tujuan tersebut ada lagi tujuan dari ontalan yaitu, karena suami isteri tidak boleh 

bekerja selama empat puluh hari, harus saling memadu kasih, lebih memperkenalkan 

atau silaturrahmi di dalam keluarga besarnya. Maka, hasil ontalan yang akan menjadi biaya 

hidup selama empat puluh hari.13 Sangat penting sekali untuk mengetahui makna dan 

manfaat dari tradisi ontalan ini, karena tradisi ontalan itu sendiri memang mengakar dan 

sudah menjadi sebuah kebiasaan yang melekat di kalangan masyarakat jawa dan madura 

khususnya. Tradisi ontalan memiliki makna yang sangat dalam, termasuk diantaranya 

adalah silaturahmi dengan menyatukan dua insan ke dalam hubungan keluarga. 

Tradisi ontalan ini sangat bermanfaat bagi pelakunya sendiri, baik dari segi sosial 

maupun dari segi ekonomi. Manfaat social Tradisi ontalan adalah untuk menguatkan 

ikatan antar keluarga, simbol kekompakan dan kepedulian. Seluruh keluarga akan 

berkumpul untuk turut menyemarakkan dan memberi restu kepada pengantin dan juga 

sebagai kesepakatan tentang pernikahan mempelai laki-laki dan perempuan. Bukan hanya 

keluarga, tradisi ontalan juga melibatkan teman- teman pengantin laki-laki, yang dengan 

demikian membuat relasi sosial semakin kokoh. Manfaat ekonomi Tradisi ontalan adalah 

untuk membantu keluarga yang memiliki niat dan sebagai bekal hidup bagi pasangan 

baru.14 Tujuan dari tradisi ontalan diharapkan agar sebuah keluarga dapat menjadi keluarga 

yang Sakinah, mawaddah dan rahmah, juga diharapkan hubungan dengan keluarga besarnya 

tetap terjalin dengan baik.15 

Pelaksanaan tradisi Ontalan terdiri dari pengumpulan sejumlah uang yang 

dilakukan dengan cara melemparkan uang yang kemudian dicatat jumlahnya secara 

tertulis. Uang tersebut dilemparkan oleh keluarga, kerabat, masyarakat sekitar, serta 

teman-teman dari mempelai laki-laki. Tradisi ini bukan sekadar ritual simbolik, 

melainkan juga bentuk partisipasi sosial yang mencerminkan solidaritas dan keterikatan 

 
12 Mochamad Iqbal Muhtadi, Tradisi Untalan dalam Perspektif ‘Urf (Studi di Desa Purworejo Kecamatan 

Senduro Kabupaten Lumajang), Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 

SAKINA: Journal of Family Studies Volume 3 Issue 4 2019, h. 5 
13 Nor  Hasan  Dan  Edi  Susanto,  Fungsi  Dan  Makna  Simbolis  Adat  Ontalan dalam 

Pernikahan,Madura, Jurusan Tarbiyah Iain Madura, El Harakah Jurnal Budaya Islam Vol. 21 No. 2 Tahun 2019. h. 

377 
14 Nor Hasan and Edi Susanto, Symbolic Function and Meaning of Ontalan Tradition In Maduranese Wedding, 

(Tarbiyah Department of IAIN Madura: Jurnal El Harakah Vol.21 N0.2 Tahun 2019), h. 331. 
15 Mochamad Iqbal Muhtadi, Trasidisi Untalan dalam Perspektif ‘Urf: Studi di Desa Purwerejo Kecamatan 
Senduro Kabupaten Lumajang, (Fakultas Syariah UIN Maulana Malik Ibrahim: Journal of Family Studies, 
Volume 3 Issue 4, 2019), h. 8. 



Al-Qadlaya                                                                                                           E-ISSN :2809-5936 

Jurna lHukum Keluarga Islam          P-ISSN:2809-6681                         

92 
 

hubungan antarwarga di Desa Tunjung.16 Uang yang terkumpul dari tradisi Ontalan 

biasanya diberikan kepada pihak mempelai wanita sebagai bentuk dukungan finansial 

awal untuk membangun rumah tangga. Tradisi ini berfungsi sebagai mekanisme sosial-

ekonomi yang mampu mempererat hubungan antar keluarga dan komunitas di Desa 

Tunjung. Dengan demikian, Ontalan memiliki peran ganda sebagai ritual budaya 

sekaligus sebagai sarana penguatan ekonomi keluarga baru.17 Proses melempar uang 

dalam tradisi Ontalan biasanya diiringi dengan doa dan harapan agar pernikahan 

berjalan lancar serta pengantin mendapatkan berkah dan keberuntungan. Tradisi ini 

memiliki nilai spiritual yang kuat dan menjadi momen penting dalam resepsi pernikahan 

yang turut memberikan suasana kegembiraan dan kebersamaan di antara semua pihak 

yang terlibat.18 Pengumpulan uang dengan cara melempar dan pencatatan nominalnya 

secara tertulis menjadi ciri khas tradisi Ontalan yang membedakannya dari tradisi lain di 

wilayah sekitar. Cara ini menunjukkan adanya sistem sosial yang terorganisir dan 

penghargaan terhadap transparansi serta keadilan dalam pembagian tanggung jawab 

sosial di komunitas ini. 

Tinjauan Maslahah Mursalah Tentang Tradisi Ontalan 
Ontalan menjadi tradisi turun temurun dikalangan masyarakat. Tradisi ini berawal 

dari suku Madura namun, Ontalan tersebut sampai saat ini masih menjadi sebuah 

kebiasaan serta budaya, adat dan tradisi. Tradisi ontalan sudah menjadi serangkaian 

dalam acara pernikahan yang diawali dengan lamaran dari pidak laki-laki kepada pihak 

perempuan. Kemudian, akad nikah di rumah mempelai perempuan. Biasanya akad nikah 

dilakukan pada pagi hari, setelah akad nikah mempelai laki-laki pulang kerumahnya. 

Kemudian, setelah siang mempelai laki-laki beserta rombongan datang kerumah 

mempelai perempauan untuk menjemput mempelai perempauan. Barulah dirumah 

mempelai laki-laki acara Ontalan dilaksanakan. Atau ketika waktu lamaran, sang keluarga 

dan rombongan dari mempelai perempuan pergi ke rumah mepelai laki-laki. Dan selesai 

ramah tamah maka barulah ontalan tersebut di lakukan.19  

Tradisi ontalan adalah untuk memberi sangu (saku / pemberin). Uang dari hasil 

ontalan tersebut untuk di jadikan biaya hidup suami istri selama empat puluh hari. Selain 

tujuan tersebut ada lagi tujuan dari ontalan yaitu, karena suami istri tidak boleh bekerja 

selama empat puluh hari, harus saling memadu kasih, lebih memperkenalkan atau 

silaturrahmi di dalam keluarga besarnya selama empat puluh hari. Selain tujuan tersebut 

 
16 Komunikasi Nonverbal dalam Tradisi Ontalan, Cahaya Ilmu Bangsa Institute, 2025. 
17 Tradisi Ontalan di Lumajang, Memontum, 2023. 
18 Upacara Tradisi Ontalan, Kompasiana, 2024 
19 Mochamad Iqbal Muhtadi, Tradisi Untalan dalam Perspektif ‘Urf (Studi di Desa Purworejo Kecamatan 
Senduro Kabupaten Lumajang), Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 
SAKINA: Journal of Family Studies Volume 3 Issue 4 2019, h. 5 



Al-Qadlaya                                                                                                           E-ISSN :2809-5936 

Jurna lHukum Keluarga Islam          P-ISSN:2809-6681                         

93 
 

ada lagi tujuan dari ontalan yaitu, karena suami istri tidak boleh bekerja selama empat 

puluh hari, harus saling memadu kasih, lebih memperkenalkan atau silaturrahmi di 

dalam keluarga besarnya.20 Ketika tradisi ontalan di pandang dengan Maslahah mursalah 

ialah mengandung maslahah atau manfaat yang membawa kebaikan pada kehidupan 

manusia menurut akal sehat. Dengannya, kehidupan manusia menjadi lebih baik dan 

mudah serta terhindar dari kesulitan dalam menjalani kehidupan.21 

Maslahah dalam arti umum memiliki makna menarik atau menghasilkan segala 

sesuatu yang baik dan bermanfaat, atau menimbulkan keuntungan dan kesenangan atau 

menolak atau menghindari segala bentuk kerusakan. Dengan begitu Maslahah 

mengandung dua sisi, yaitu menarik atau melahirkan manfaat secara luas dan menolak 

atau menghindari segala keburukan atau hal-hal yang dapat menimbulkan kerusakan.22 

Suatu kemaslahatan harus sejalan dengan tujuan syara’, sekalipun bertentangan 

dengan tujuan-tujuan manusia, karena kemaslahatan manusia tidak selamanya didasarkan 

kepada kehendak syara’, tetapi sering didasarkan kepada hawa nafsu. Misalnya tradisi 

ontalan yang ada di desa tunjung bahwa jika tidak melakukan tradisi ini akan di gunjing 

oleh masyarakat lain. pandangan ini tidak sejalan dengan kehendak syara’, karenanya 

tidak dinamakan maslahah. Oleh karena itu yang dijadikan patokan dalam menentukan 

kemaslahatan itu adalah kehendak dan tujuan syara’, bukan kehendak dan tujuan 

manusia. 

Tradisi ontalan jika di lihat dari segi Maslahah mursalah sudah memenuhi 

persyaratan, di antara persyaratan Maslahah mursalah yang di kutip dari perkataan Imam 

Al-Gazali dan Imam Al-Syatihibi adalah: 

Pertama, Kemaslahatan tersebut harus diyakini secara pasti, bukan kemaslahatan 

yang bersifat dugaan. Dan tradisi ini sudah di yakini oleh masyarakat Desa Tunjung sejak 

mulai lahir sampai sekarang, dan tradisi ini sudah di lakukan oleh nenek monyang. 

Kedua, Kemaslahatan tersebut dipandang berlaku secara umum, tidak untuk suatu 

kelompok atau individual. Namun seluruh masyarakat tunjung telah menjalankan tradisi 

yang telah di jalankan oleh nenek monyangnya. Namun masyarakat lain selain desa 

tunjung ada yang tidak melaksanakan munkin mulai dari nenek moyangnya sudah tidak 

melaksanakan. 

Ketiga, Kemaslahatan tersebut harus sejalan dengan tujuan disyariatkannya hukum 

Islam. Dan tradisi ontalan yang ada di desa tunjung sudah susuai, bahwa tradisi ontalan 

 
20 Habibah Zainah Dan Muchamad Coirun Nizar, Analisis Maslahah Mursalah Terhadap Penggunaan Sistem E-
Court Di Pengadilan Agama, Fakultas Agama Islam, Universitas Islam Sultan Agung Semarang, Jurnal Ilmiah 
Sultan Agung Universitas Islam Sultan Agung Semarang, 19 Agustus 2022, h. 72. 
21 Prof. DR. H. Mukhsin Nyak Umar, M.A., Al-Mashlahah Al-Mursalah (Kajian Atas Relevansinya Dengan 
Pembaharuan Hukum Islam), Edisi Pertama, Cetakan ke-1, Tahun 2017, h. 143. 
22 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh Jilid 2, Jakarta;Kencana 2008, h. 368 



Al-Qadlaya                                                                                                           E-ISSN :2809-5936 

Jurna lHukum Keluarga Islam          P-ISSN:2809-6681                         

94 
 

menyangkut dengan kepentingan sesama masyarakat tunjung terutama di sekitar 

tetangga, karna tujuannya adalah membentuk kerukunan antar sesama masyarakat dan 

tetangga setempat. 

Keempat, Kemaslahatan tersebut harus menjadi acuan dalam memelihara sesuatu 

kebutuhan yang prinsip dalam kehidupan dan menghilangkan kesulitan. Tradisi ontalan 

ini juga menjadi kebutuhan bagi Masyarakat Desa Tunjung, tradisi ini juga tujuannya 

adalah bersodakoh dengan memberikan uang kepada mempelai wanita, dan bisa 

melengkapi kebutuhan pengantin wanita tersebut dengan membeli peralatan yang di 

butuhkan oleh pengantin wanita, dengan cara bersodakoh dengan memberi uang / yang 

di sebut ontalan.23 

Ulama yang menggunakan Maslahah mursalah menetapkan batas wilayah 

penggunaannya, yaitu hanya untuk masalah diluar wilayah ibadah, seperti muamalat dan 

adat. Tradisi ini sesuai dengan objek yang paparkan oleh ulama’ bahwa Maslahah 

mursalah hanya untuk di luar ibadah seperti muamalah dan adat24 Masyarakat Desa 

Tunjung ternyata tidak hanya mengikuti apa yang di ajarkan oleh leluhur mereka tetapi 

mereka juga mengikuti apa yng di ajarkan oleh ayat suci Al-Qur’an yaitu dalam ayat 

tersebut bertujuan sama dengan tradisi yang di lakukan oleh masyarakat Desa Tunjung 

dan ternyata masyarakat Desa Tunjung tidak asal asalan dalam melakukan suatu tradisi 

karena mereka mempunyai rujukan. Maksud dari ayat tersebut jika di kaitkan dengan 

tradisi ontalan bahwa tradisi ontalan ini adalah bertujuan ingin memeberikan 

kebahagiaan kepada istrinya dengan cara memberikan uang, dan memberikan uang 

tersebut dengan tidak terpaksa, akan tetapi masyarakat. 

Dari hasil observasi dan wawancara di lapangan hal ini sangat baik melihat dari 

niatan setiap orang yang memberikan, karna dalam memberikanya tidak ada unsur 

paksaan melainkan dengan suka rela. Sesuai dengan maslahah hajiyah yaitu kemaslahatan 

yang dibutuhkan dalam menyempurnakan kemaslahatan pokok (mendasar) yang 

sebelumnya yang berbentuk keringanan untuk mempertahankan dan memelihara 

kebutuhan mendasar manusia. Dan hal ini mejadi kebutuhan untuk setiap orang dengan 

tujuan saling tolong menolong. 

Maka dari itu, karna tradisi ontalan memenuhi apa yang telah di syari’atkan dalam 

pembahasan tradisi ontalan dan juga mempunyai dasar pengambilan yang jelas. Maka, 

tradisi ini bisa di terima dan bisa di lakukan oleh masyarakat Desa Tunjung khususnya 

bagi laki-laki masyarakat Desa Tunjung kecamatan randuagung kabupaten lumajang yang 

melangsungkan pernikahan, karena tradisi ini di lakukan di rumah mempelai laki-laki. 

 
23 Prof. Dr. H. Mukhsin Nyak Umar, M.A., Buku Al-Mashlahah Al-Mursalah (Kajian Atas Relevansinya 
Dengan Pembaharuan Hukum Islam), Edisi Pertama, Cetakan Ke-1, Tahun 2017, h, 148-149. 
24 Muhammad Abu Zahrah, Ushul Fiqih, (Jakarta: PT Pustaka Firdaus: 1994), h. 426. 



Al-Qadlaya                                                                                                           E-ISSN :2809-5936 

Jurna lHukum Keluarga Islam          P-ISSN:2809-6681                         

95 
 

Juga tradisi ini memiliki manfaat tersendiri bagi yang melakukannya yaitu seperti 

yang di jelaskan di atas salh satunya adalah mempererat hubungan kekeluargaan dan 

membentuk kerukunan antara masyarakat dan tetangga. 

Dari sudut pandang antropologi, pelaksanaan tradisi Ontalan memperlihatkan 

interaksi antara simbolisme budaya dan struktur sosial dalam masyarakat. Cara 

pengumpulan uang secara bersama dan terbuka menjadi representasi nyata dari 

solidaritas kolektif dan keterikatan sosial yang kuat. Praktik ini sekaligus menegaskan 

bagaimana nilai ekonomi dan kultural menyatu dalam membentuk dinamika sosial Desa 

Tunjung yang berkelanjutan serta berakar kuat pada adat istiadat.



 

96 
 

 
D. Penutup 

Pelaksanaan tradisi ontalan di Desa Tunjung di laksanakan pada 2 cara, pertama di 

laksanakan ketika lamaran langsung nikah dan dilaksanakan ketika lamaran saja oleh 

masyarakat khususnya laki-laki di Desa Tunjung. Pada tradisi tersebut terdapat 

pengumpulan sejumlah uang dengan cara melempar dan di tulis yang dilakukan oleh 

keluarga, kerabat, masyarakat setempat, dan teman dari mempelai laki-laki. Tradisi 

ontalan yang ada di Desa Tunjung adalah mengandung nilai-nilai yang positif yang bisa 

mempererat hubungan / kerukunan semama tetangga dan masyarakat lain. Tradisi 

ontalan di Desa Tunjung merupakan bentuk tradisi/adat yang telah di lestarikan oleh 

nenek moyang dan juga terdapat makna simbolis di dalamnya. Tradisi ontalan ini juga 

menjadi kebutuhan bagi semua manusia, karna tradisi ini merupakan tujuan yang baik 

dan sesuai dengan tujuan syara’. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abd Rahman Ghazaly, Fiqh Munakahat, (Jakarta: Kencana, 2006), h. 12.  

Abdul Wahab Khallaf, Al-Maslahah Al-Mursalah dalam Penentuan Hukum Islam, Jurnal 
Ilmu Ekonomi Islam, diakses 20 September 2021; Mukhsin Jamil (ed.), 
Kemaslahatan dan Pembaharuan Hukum Islam, Walisongo Press, 2008; Rachmat 
Syafe’i, Ilmu Ushul Fiqh, Pustaka Setia, 2021. 

Ahmad Azhar Basyir, Hukum Pernikahan Islam, (Yogyakarta, UII Press, 1999), h. 12. 

Al-Ghazali, Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul. 

Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh Jilid 2, Jakarta;Kencana 2008, h. 368 

Bapak hanafi, wawancara, Minggu, 15 januari, 2023, (jam 13.00-14.00 wib 

Bapak husein qodhi, wawancara, senin, 20 januari, 2023,(jam 08.00-09.00 wib 

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures, 1973. 

Habibah Zainah Dan Muchamad Coirun Nizar, Analisis Maslahah Mursalah Terhadap 
Penggunaan Sistem E-Court Di Pengadilan Agama, Fakultas Agama Islam, 
Universitas Islam Sultan Agung Semarang, Jurnal Ilmiah Sultan Agung Universitas 
Islam Sultan Agung Semarang, 19 Agustus 2022, h. 72. 

Kamali, Muhammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence, 2008. 

Komunikasi Nonverbal dalam Tradisi Ontalan, Cahaya Ilmu Bangsa Institute, 2025. 

Mochamad Iqbal Muhtadi, Tradisi Untalan dalam Perspektif ‘Urf (Studi di Desa Purworejo 
Kecamatan Senduro Kabupaten Lumajang), Fakultas Syariah Universitas Islam 
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, SAKINA: Journal of Family Studies 
Volume 3 Issue 4 2019, h. 5 

Mochamad Iqbal Muhtadi, Tradisi Untalan dalam Perspektif ‘Urf (Studi di Desa Purworejo 
Kecamatan Senduro Kabupaten Lumajang), Fakultas Syariah Universitas Islam 



 

97 
 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, SAKINA: Journal of Family Studies 
Volume 3 Issue 4 2019, h. 5 

Mochamad Iqbal Muhtadi, Trasidisi Untalan dalam Perspektif ‘Urf: Studi di Desa 
Purwerejo Kecamatan Senduro Kabupaten Lumajang, (Fakultas Syariah UIN 
Maulana Malik Ibrahim: Journal of Family Studies, Volume 3 Issue 4, 2019), h. 8. 

Muhammad Abu Zahrah, Ushul Fiqih, (Jakarta: PT Pustaka Firdaus: 1994), h. 426. 

Nor  Hasan  Dan  Edi  Susanto,  Fungsi  Dan  Makna  Simbolis  Adat  Ontalan dalam 
Pernikahan,Madura, Jurusan Tarbiyah Iain Madura, El Harakah Jurnal Budaya 
Islam Vol. 21 No. 2 Tahun 2019. h. 377 

Nor Hasan and Edi Susanto, Symbolic Function and Meaning of Ontalan Tradition In 
Maduranese Wedding, (Tarbiyah Department of IAIN Madura: Jurnal El Harakah 
Vol.21 N0.2 Tahun 2019), h. 331. 

Novi Anggraini danAzhar dan Abdullah Sani, Tinjauan ‘Urf Terhadap Pernikahan Dengan 
Adat Jawa Dalam Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus Kelurahan Pekan 
Gebang Kecamatan Gebang Kabupaten  

Prof. DR. H. Mukhsin Nyak Umar, M.A., Al-Mashlahah Al-Mursalah (Kajian Atas 
Relevansinya Dengan Pembaharuan Hukum Islam), Edisi Pertama, Cetakan ke-1, 
Tahun 2017, h. 143. 

Prof. Dr. H. Mukhsin Nyak Umar, M.A., Buku Al-Mashlahah Al-Mursalah (Kajian Atas 
Relevansinya Dengan Pembaharuan Hukum Islam), Edisi Pertama, Cetakan Ke-1, 
Tahun 2017, h, 148-149. 

Satria Effendi M. Zein, Ushul Fiqh, Kencana, 2017; A Sofyan, Mashalih Mursalah Dalam 
Pandangan Ulama, 2021 

Tradisi Ontalan di Lumajang, Memontum, 2023. 

Upacara Tradisi Ontalan, Kompasiana, 2024 

Wardhaugh, Ronald. An Introduction to Sociolinguistics, 6th edition, 2010. 


