Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan
Distribusi Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

*Hikmiyyah
**Fathul Ulum
*Universitas Sunan Gresik
*FInstitut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang
Email: hikmiyyah@lecturer.usg.ac.id

Abstract

Islamic inberitance distribution through the taraidh system is often understood as a just and final
mechanism for the allocation of property. However, in contemporary muslim families, problems arise when
pre-inheritance economic distribution—such as inter vivos gifts, educational financing, and the fulfillment of
living expenses—occurs unevenly among children. This article examines the issue of substantive justice in
Islamic inberitance distribution throngh a case study of a muslim family experiencing significant disparities
in economic access prior to the death of the decedent. This research employs a qualitative method with a
normative-critical approach based on literature review and case analysis. The data are analyzed through the
perspectives of figh mawaris, the concept of hibah (inter vives gifts), and maqasid al-shari‘ah,
particularly the principles of justice (al-‘adl) and the protection of property (hifz al-mal). The findings
indicate that classical figh mawaris does not provide a corrective mechanism to address pre-inheritance
distributive disparities, thereby allowing the textual application of taraidh fto potentially perpetnate
substantive injustice. This article proposes a conceptual reconstruction of Islamic inberitance law by
positioning pre-inberitance hibah as an integral component of the family wealth distribution system and by
adpocating a maslahah-based approach as a foundation for correcting inberitance allocation. This research
contributes to the development of contexctual Islamic inberitance jurisprudence and may serve as a reference
Jfor resolving inberitance disputes within nusline communities.

Keywords: Islamic inberitance, faraidl, hibah, substantive justice, maqasid al-shari‘ah.

Abstrak

Pembagian waris Islam melalui sistem faraidh sering dipahami sebagai mekanisme distribusi
harta yang adil dan final. Namun, dalam praktik keluarga muslim modern, muncul
persoalan ketika distribusi ekonomi pra-waris—seperti hibah, pembiayaan pendidikan, dan
pemenuhan kebutuhan hidup—terjadi secara timpang antar anak. Artikel ini mengkaji
problem keadilan substantif dalam pembagian waris Islam melalui studi kasus keluarga
muslim dengan perbedaan signifikan dalam akses ekonomi sebelum wafatnya pewaris.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif-kritis berbasis
studi literatur dan analisis kasus. Data dianalisis melalui perspektif fikih mawaris, konsep
hibah, serta magqasid al-shari‘ah, khususnya prinsip keadilan (a/-‘adl) dan perlindungan harta
(hifz al-mal). Hasil penelitian menunjukkan bahwa fikih mawaris klasik belum menyediakan
mekanisme korektif terhadap ketimpangan distribusi pra-waris, sehingga penerapan faraidh
secara tekstual berpotensi melanggengkan ketidakadilan substantif. Artikel ini menawarkan
rekonstruksi konseptual waris Islam dengan menempatkan hibah pra-waris sebagai bagian
integral dari sistem distribusi keluarga, serta mengusulkan pendekatan maslahat sebagai
dasar koreksi pembagian waris. Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan fikih
mawaris kontekstual dan dapat menjadi rujukan bagi penyelesaian sengketa waris di
masyarakat muslim.

Kata Kunci: waris Islam, faraidh, hibah, keadilan substantif, wagasid al-shari‘ab.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

A. Pendahuluan

Hukum waris Islam (fikih mawaris) dikenal sebagai salah satu bidang hukum Islam
yang paling sistematis dan matematis. Ketentuan pembagian waris melalui sistem faraidh
menetapkan bagian ahli waris secara rinci dan presisi, seperti pembagian dua banding satu
antara laki-laki dan perempuan dalam kondisi tertentu.' Presisi tersebut sering dipahami
sebagai manifestasi keadilan ilahiah yang bersifat final dan mengikat. Akibatnya, kajian
hukum waris Islam selama ini lebih banyak berfokus pada aspek normatif-tekstual dan
teknis perhitungan bagian waris, sementara dimensi keadilan substantif dalam konteks
sosial keluarga relatif kurang mendapat perhatian.

Dalam praktik kehidupan keluarga muslim kontemporer, realitas sosial sering kali
menunjukkan kondisi yang tidak sepenuhnya simetris antar ahli waris. Perbedaan usia yang
signifikan antar anak, variasi akses terhadap pendidikan, serta distribusi ekonomi keluarga
yang tidak merata sebelum wafatnya pewaris merupakan fenomena yang lazim terjadi.
Dalam banyak keluarga, sebagian anak telah memperoleh fasilitas pendidikan, bantuan
ckonomi, bahkan hibah harta dari orang tua ketika masih hidup, sementara sebagian anak
lainnya belum menikmati fasilitas yang setara karena masih berada pada usia pendidikan
atau belum memasuki fase kemandirian ekonomi. Ketimpangan distribusi pra-waris ini
menimbulkan persoalan ketika harta peninggalan pewaris dibagi secara waris dengan
menerapkan ketentuan faraidh secara tekstual tanpa mempertimbangkan sejarah distribusi
ekonomi keluarga.

Secara normatif, fikih mawaris membedakan secara tegas antara hibah semasa hidup
dan pembagian waris setelah wafatnya pewaris. Hibah dipahami sebagai perbuatan hukum
yang berdiri sendiri dan tidak memengaruhi hak waris ahli waris setelah pewaris meninggal
dunia.®> Konsekuensinya, pembagian waris dilakukan dengan asumsi bahwa seluruh ahli
waris berada pada posisi awal yang sama dalam hal akses terhadap harta pewaris. Asumsi
ini, dalam konteks keluarga dengan distribusi ekonomi pra-waris yang timpang, berpotensi
melahirkan ketegangan antara keadilan normatif dan keadilan substantif.

Persoalan tersebut menjadi semakin kompleks ketika dikaitkan dengan prinsip
keadilan dalam hukum Islam. Tujuan hukum waris Islam tidak hanya sebatas distribusi
harta, tetapi juga menjaga keharmonisan keluarga, melindungi harta (hiz al-mal), serta
mewujudkan keadilan (a/-‘@d)).’ Namun, penerapan faraidh secara kaku dalam kondisi
ketimpangan historis distribusi ekonomi dapat memunculkan persepsi ketidakadilan di
kalangan ahli waris tertentu, khususnya mereka yang secara faktual menerima manfaat
ekonomi lebih sedikit dari pewaris semasa hidup.

Oleh karena itu, diperlukan kajian kritis yang tidak hanya menempatkan hukum
waris Islam sebagai seperangkat aturan matematis, tetapi juga sebagai sistem distribusi yang
memiliki tujuan etis dan sosial. Kajian semacam ini penting untuk menilai sejauh mana fikih
mawaris mampu berfungsi sebagai instrumen keadilan substantif dalam keluarga Muslim
modern, serta apakah terdapat ruang konseptual dalam hukum Islam untuk melakukan

! Muhammad Amin Suma, Hukum Waris Islam di Dunia Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2004), h.
108.

2 Satria Effendi M. Zein, Problematika Hukum Keluarga Islam Kontemporer, (Jakarta: Kencana, 2004), h. 107-108

3 Asghar Ali Engineer, “Justice and Inheritance in Islam”, Islamic Studies, 33 (4), 1994.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

koreksi terhadap ketimpangan distribusi pra-waris tanpa menafikan prinsip-prinsip dasar

Sfaraid).

Tinjauan pustaka terkait penelitian ini menunjukkan beberapa hal penting dan
sekaligus sebagai pembeda penelitian ini dengan peneitian-penelitian terdahulu. Pertama,
kajian fikih mawaris klasik menempatkan hukum waris Islam sebagai sistem distribusi harta
yang bersumber langsung dari Al-Qur’an, khususnya QS. An-Nisa’ ayat 11-12, serta hadis-
hadis tentang waris. Literatur klasik karya para ulama mazhab menegaskan bahwa
pembagian waris bersifat zz‘abbudi dan harus dilaksanakan sesuai ketentuan faraidh tanpa
mempertimbangkan faktor-faktor di luar yang telah ditetapkan oleh nash.' Fokus utama
kajian-kajian tersebut adalah penentuan kategori ahli waris, penghalang waris, serta
perhitungan matematis bagian masing-masing ahli waris.

Dari kajian tersebut, keadilan dipahami sebagai kepatuhan terhadap ketentuan ilahi,
bukan sebagai hasil evaluasi kondisi sosial ahli waris. Oleh karena itu, fikih mawaris klasik
cenderung mengabaikan konteks historis distribusi ekonomi keluarga sebelum wafatnya
pewaris.” Selama ahli waris memenuhi syarat sebagai pewaris yang sah, maka hak warisnya
ditentukan semata-mata berdasarkan struktur nasab dan jenis kelamin. Menurut penulis,
pendekatan tersebut menghasilkan kepastian hukum, tetapi menyisakan persoalan ketika
diterapkan pada keluarga dengan kondisi sosial-ekonomi yang tidak simettis.

Kedna, penelitian mengenai hibah dalam hukum Islam umumnya membahas hibah
sebagai perbuatan hukum yang sah dan berdiri sendiri, selama memenuhi rukun dan
syaratnya.’ Literatur fikih menegaskan bahwa hibah yang diberikan semasa hidup tidak
memengaruhi hak waris ahli waris setelah pewatis meninggal dunia.” Dengan demikian,
hibah dan waris diposisikan sebagai dua mekanisme distribusi harta yang terpisah secara
normatif.

Beberapa penelitian kontemporer mengkritisi praktik hibah yang tidak adil antar
anak, khususnya ketika hibah hanya diberikan kepada anak tertentu. Namun, kritik tersebut
umumnya berhenti pada aspek etika hibah dan tidak meluas pada implikasinya terhadap
pembagian waris. Hubungan struktural antara hibah pra-waris dan keadilan pembagian
waris hampir tidak dibahas secara sistematis. Akibatnya, ketimpangan distribusi ekonomi
yang terjadi sebelum wafatnya pewaris tidak pernah dikoreksi dalam mekanisme pembagian
waris.

Ketiga, kajian tentang keadilan dalam hukum waris Islam banyak menekankan
legitimasi normatif pembagian faraidh, termasuk rasionalisasi pembagian dua banding satu
antara laki-laki dan perempuan. Argumentasi yang sering diajukan adalah bahwa keadilan
dalam Islam tidak selalu identik dengan kesetaraan numerik, melainkan mempertimbangkan
tanggung jawab sosial dan ekonomi laki-laki dalam keluarga.”

4 Ahmad Rofiq, Figh Mawaris (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1993), him. 25-37.

5 Saifullah Basri, “ Hukum Waris Islam (Fara’id) dan Penerapnnya dalam Mayarakat Islam”, Jurnal Kepastian
Hukum dan Keadilan, 1 (2), Juni 2020, h. 34-37.

¢ Feri Fatorina, “Hibah dalam Sistem Pembagian Waris Islam”, Matan, 3 (2), 2021, h. 130.

7 Al-Nur Kholis Amin, “Hibah Orang Tua kepada Anak sebagai Pengganti Waris (Telaah Hermeneutika
terhadap Pasal 211 Kompilasi Hukum Islam)”, Jurnal Al-Abwal, 6 (1), 2016, h. 30.

8 M. Lutfi Hakim, “Keadilan Kewarisan Islam terhadap Bagian Waris 2:1 antara Laki-Laki dengan Perempuan
Perspektif Filsafat Hukum Islam”, A~Maslahah, 12 (1), 2016, h. 15.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

Namun, sebagian besar kajian tersebut bersifat abstrak dan normatif, serta tidak
menguji penerapan faraidh dalam konteks keluarga dengan distribusi ekonomi yang
timpang. Keadilan dipahami sebagai kesesuaian dengan norma hukum, bukan sebagai hasil
evaluasi dampak sosial dari penerapan norma tersebut. Dengan demikian, dimensi keadilan
substantif—yakni keadilan yang dirasakan oleh subjek hukum—belum menjadi fokus
utama dalam kajian waris Islam.

Keempat, pendekatan maqasid al-shari‘ah telah berkembang pesat dalam kajian hukum
keluarga Islam, termasuk dalam isu perkawinan, hak anak, dan pembaruan hukum Islam.’
Prinsip-prinsip seperti petlindungan harta (hifz al-mal), petlindungan keturunan (hifz al-nasl),
dan keadilan (a/-ad)) sering dijadikan dasar untuk menafsirkan ulang ketentuan hukum
Islam secara kontekstual."

Namun, dalam kajian waris Islam, penggunaan magasid masih terbatas pada
pembenaran normatif fzraidh, bukan sebagai alat kritik terhadap kegagalan keadilan
substantif. Sangat sedikit penelitian yang menggunakan magasid untuk menilai apakah
penerapan faraidh secara tekstual dalam kondisi ketimpangan distribusi pra-waris benar-
benar mencapai tujuan keadilan dan kemaslahatan. Akibatnya, magasid lebih sering
berfungsi sebagai legitimasi, bukan sebagai instrumen evaluatif dan korektif.

Berdasarkan pemetaan literatur di atas, dapat disimpulkan bahwa kajian hukum
waris Islam masih didominasi oleh pendekatan normatif-tekstual yang memisahkan secara
tegas antara hibah dan waris, serta memahami keadilan sebagai kepatuhan terhadap norma
faraidh. Belum ditemukan kajian yang secara khusus mengintegrasikan distribusi hibah pra-
waris ke dalam analisis keadilan pembagian waris Islam."

Penelitian ini menempati posisi berbeda dengan menawarkan pendekatan normatif-
kritis yang memandang waris Islam sebagai bagian dari sistem distribusi kekayaan keluarga
secara menyeluruh. Dengan menggunakan perspektif wagasid al-shari‘ah dan keadilan
substantif, artikel ini berupaya mengisi kekosongan kajian terkait absennya mekanisme
korektif terhadap ketimpangan distribusi pra-waris dalam fikih mawaris. Posisi ini menjadi
kontribusi utama penelitian sekaligus membedakannya dari penelitian-penelitian
sebelumnya.

B. Metode

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif-konseptual (normative legal
research) dengan pendekatan analitis-filosofis. Fokus utama penelitian adalah mengkaji
konsep keadilan substantif dalam pembagian waris Islam, khususnya ketika terjadi
ketimpangan distribusi harta pra-waris akibat hibah, nafkah, dan fasilitas pendidikan yang
tidak merata semasa pewaris hidup.

Kasus keluarga yang dikemukakan tidak diperlakukan sebagai data empiris,
melainkan sebagai kasus hipotetis-representatif yang berfungsi sebagai alat bantu analisis

9 Jasser Auda, Magasid al-Shari‘ah as Philosophy of Istamic Law (London: 1ITT, 2008), h. 22-25.

10°Siti Musdah Mulia, “Reformasi Hukum Keluarga Islam: Mengapa dan Bagimanar”, A/Jami’ah: Journal of
Islamic Studies, 41 (1), 2003, h. 82-83.

1 Zainuddin Ali, Pelaksanaan Hukum Waris Islam di Indonesia, (Jakarta: Sinar Grafika, 2008), h. 86-94.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

konseptual untuk menguji konsistensi dan kecukupan norma waris Islam dalam menjawab
persoalan keadilan sosial dalam keluarga muslim kontemporer.

Karena bersifat normatif, penelitian ini menggunakan data sekunder, meliputi:
Pertama, bahan hukum primer di antaranya ayat dan hadis terkait waris, hibah, dan nafkah
anak serta kaidah fikih dan usul fikih. Kedua, bahan hukum sekunder di antaranya kitab-
kitab fikih klasik dan kontemporer, literatur tentang magqasid al-shari‘ab, jurnal ilmiah dan
karya akademik tentang keadilan gender dan keadilan distributif dalam Islam. Kezga, bahan
hukum tersier di antaranya kamus hukum Islam, ensiklopedia fikih dan literatur lain
pendukung metodologi.

Adapun teknik analisis data dilakukan secara kualitatif-nomatif melalui tahapan: (1)
Inventarisasi norma waris Islam terkait pembagian harta, hibah, dan nafkah; (2) Analisis
konseptual terhadap perbedaan keadilan formal dan keadilan substantif; (3) Aplikasi
normatif norma waris terhadap kasus hipotetis untuk mengidentifikasi potensi ketimpangan
keadilan; (4) Evaluasi kritis melalui pendekatan magasid untuk menilai apakah hasil
pembagian waris memenuhi tujuan keadilan syariat; (5) Perumusan argumentasi tentang
kemungkinan pendekatan keadilan substantif dalam penyelesaian sengketa waris keluarga
muslim.

C. Pembahasan
1. Konsep Keadilan dalam Hukum Waris Islam

a. Pengertian Keadilan dalam Perspektif Hukum Islam

Keadilan merupakan salah satu prinsip fundamental dalam hukum Islam. Al-
Quran menempatkan keadilan (a/-‘@d)) sebagai nilai utama yang harus diwujudkan
dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk dalam pengaturan hukum keluarga dan
distribusi harta. Keadilan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai kesetaraan
matematis, tetapi sebagai pemberian hak secara proporsional sesuai dengan kondisi dan
tanggung jawab masing-masing pihak."

Dalam literatur fikih, keadilan dimaknai sebagai penempatan sesuatu pada
tempatnya (4aase A& (28l ). Pemaknaan ini menunjukkan bahwa keadilan tidak
selalu  identik dengan pembagian yang sama, melainkan pembagian yang
mempertimbangkan tujuan dan dampaknya. Oleh karena itu, keadilan dalam hukum
Islam bersifat normatif sekaligus teleologis, yakni diarahkan untuk mencapai
kemaslahatan dan mencegah kemudaratan."

Dengan demikian, keadilan dalam hukum Islam tidak dapat dilepaskan dari
konteks sosial dan realitas penerapan hukum. Penerapan suatu ketentuan hukum yang
sesuai secara tekstual belum tentu mencerminkan keadilan apabila menimbulkan
ketimpangan atau kerugian nyata bagi pihak tertentu.

b. Perbedaan Keadilan Normatif/Formal dan Keadilan Substantif

12 Muhammad Sayyid Thanthawi, A/-Tafsir al-Wasith, Jilid VIII, (Kairo: Dar al-Ma’arif, 1998), h. 219-220.
13 Wahbah al-Zuhayli, A~-Figh al-Iskami wa Adillatub, Jilid 1 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), h. 84-85.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

Kajian hukum memberikan perbedaan yang signifikan antara keadilan normatif
atau formal dan keadilan substantif. Keadilan normatif menekankan kepatuhan
terthadap aturan hukum yang berlaku, tanpa mempertimbangkan secara mendalam
dampak sosial dari penerapan aturan tersebut. Dalam konteks hukum waris Islam,
keadilan normatif tercermin pada penerapan pembagian waris sesuai ketentuan tekstual
Al-Qur’an dan fikih klasik."*

Sebaliknya, keadilan substantif menilai keadilan berdasarkan hasil dan dampak
nyata dari penerapan hukum terhadap kehidupan para subjek hukum. Pendekatan ini
tidak menafikan aturan normatif, tetapi menguji apakah penerapannya benar-benar
mewujudkan keadilan yang menjadi tujuan hukum itu sendiri. Dalam konteks waris,
keadilan substantif menuntut evaluasi terhadap kondisi ekonomi ahli waris, relasi sosial
dalam keluarga, serta distribusi harta yang telah terjadi sebelum pewaris meninggal
dunia.”

Perbedaan ini menjadi penting karena penerapan keadilan normatif secara kaku
berpotensi menghasilkan ketimpangan, terutama ketika terdapat perbedaan akses
ekonomi yang signifikan di antara ahli waris akibat distribusi pra-waris. Oleh karena itu,
analisis hukum waris tidak cukup berhenti pada kesesuaian dengan teks, tetapi perlu
menguji keadilan dari sisi hasil dan dampaknya.

c. Posisi Keadilan sebagai Tujuan Hukum Waris Islam

Hukum waris Islam tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme pembagian harta,
tetapl juga sebagai instrumen untuk menjaga keharmonisan keluarga dan keadilan sosial.
Dalam perspektif magasid al-shari‘ah, keadilan dan kemaslahatan merupakan tujuan
utama dari seluruh ketentuan hukum Islam, termasuk hukum waris.'

Pembagian waris yang diatur secara rinci dalam Al-Qur’an bertujuan untuk
mencegah konflik, melindungi pihak yang lemah, dan memastikan distribusi harta yang
adil."” Namun, tujuan ini hanya dapat tercapai apabila pembagian waris dipahami secara
komprehensif, tidak semata-mata sebagai pembagian angka, tetapi sebagai bagian dari
sistem keadilan keluarga secara keseluruhan.

Dengan menempatkan keadilan sebagai tujuan hukum waris Islam, maka
pembagian waris perlu diuji dari dampak nyatanya terhadap kondisi ahli waris. Ketika
penerapan pembagian normatif justru memperkuat ketimpangan akibat distribusi harta
pra-waris yang tidak merata, maka diperlukan pendekatan analitis yang lebih substantif
untuk memastikan bahwa hukum waris tetap sejalan dengan tujuan keadilan yang
dikehendaki syariat.

2. Prinsip Pembagian Waris Islam dan Rasio 2:1

a. Dasar Normatif Pembagian Waris dalam Al-Qur’an dan Fikih

14 Muhammad Abu Zahrah, Us#/ al-Figh (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1958), h. 274.

15 Jasser Auda, Magasid al-Shari‘ab as Philosophy of Islamic Law, h. 22-25.

16 Tbn ‘Ashiir, Magasid al-Shari‘ah al-Iskimiyyah (Tunis: Dar al-Salam, 2001), h. 183-185.
17 Muhammad Sayyid Thanthawi, A~ Tafsir al-Wasith, Jilid 111, h. 55.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

Hukum waris Islam memiliki dasar normatif yang kuat dalam Al-Qur’an.
Ketentuan pembagian waris diatur secara eksplisit dalam Surah al-Nisa’ ayat 11, 12, dan
176. Ayat-ayat tersebut menetapkan bagian masing-masing ahli waris secara rinci,
termasuk ketentuan bahwa bagian anak laki-laki adalah dua kali bagian anak perempuan
dalam kondisi tertentu."

Dalam fikih klasik, ayat-ayat waris dipahami sebagai ketentuan yang bersifat
qat’i al-dalalah, yaitu memiliki makna yang jelas dan mengikat. Oleh karena itu,
pembagian waris dipandang sebagai ketentuan hukum yang tidak dapat diubah secara
sepihak. Para ulama sepakat bahwa pembagian waris merupakan hak ahli waris yang
baru berlaku setelah pewaris meninggal dunia, dan tidak boleh dikurangi tanpa dasar
syar‘."”

Kejelasan normatif ini menjadikan hukum waris Islam sebagai sistem distribusi
harta yang relatif stabil dan bertujuan mencegah konflik dalam keluarga. Namun,
meskipun bersifat mengikat, fikih tetap menempatkan hukum waris dalam kerangka
tujuan keadilan dan kemaslahatan.

b. Rasionalisasi Rasio 2:1 dalam Fikih Mawaris

Dalam konstruksi fikih mawaris, laki-laki diposisikan sebagai pihak yang
memikul kewajiban ekonomi keluarga, baik terhadap istri, anak, maupun kerabat
tertentu. Oleh karena itu, bagian waris yang lebih besar dipandang sebagai kompensasi
atas tanggung jawab tersebut. Sebaliknya, perempuan tidak dibebani kewajiban nafkah,
schingga bagian waris yang diterimanya bersifat hak penuh yang tidak wajib
dibelanjakan untuk keluarga.”

Ketentuan rasio 2:1 antara anak laki-laki dan anak perempuan bukanlah bentuk
diskriminasi gender, melainkan bagian dari sistem keadilan distributif dalam Islam. Para
ulama fikih klasik menjelaskan bahwa perbedaan bagian tersebut didasarkan pada
perbedaan tanggung jawab sosial dan ekonomi antara laki-laki dan perempuan.”
Rasionalisasi ini menunjukkan bahwa rasio 2:1 tidak berdiri secara terpisah, melainkan
terintegrasi dengan sistem kewajiban dan hak dalam hukum keluarga Islam. Dengan
demikian, keadilan dalam pembagian waris dipahami dalam konteks sistem hukum yang
utuh.

c. Keterkaitan Rasio 2:1 dengan Kewajiban Nafkah

Kewajiban nafkah merupakan aspek penting yang tidak dapat dipisahkan dari
pembahasan rasio 2:1 dalam waris Islam. Al-Qur'an menegaskan bahwa laki-laki
memiliki tanggung jawab nafkah terhadap keluarga, sebagaimana disebutkan dalam
Surah al-Nisa’ ayat 34. Kewajiban ini mencakup pemenuhan kebutuhan dasar istri dan
anak, serta tanggung jawab ekonomi dalam rumah tangga.” Kewajiban nafkah ini
bersifat terus-menerus dan mengikat, terlepas dari kondisi ekonomi perempuan. Oleh

18 Muhammad Sayyid Thanthawi, A/-Tafsir al-Wasith, Jilid 111, h. 65-80.

19 Tbn Qudamah, A~Mughni, Jilid VI (Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah), h. 6-8.

20 Muhammad Abu Zahrah, A/-Miras wa Ahkamuh (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1957), h. 45-47.
21 Wahbah al-Zuhayli, A~Figh al-Iskimi wa Adillatub, Jilid VIII, h. 253-255.

22 Muhammad Sayyid Thanthawi, A-Tafsir al-Wasith, Jilid 111, h. 136-137.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

karena itu, bagian waris yang lebih besar bagi laki-laki dipahami sebagai sarana untuk
mendukung pelaksanaan kewajiban tersebut.”

Namun, keterkaitan antara rasio 2:1 dan kewajiban nafkah menunjukkan bahwa
keadilan pembagian waris bersifat fungsional. Artinya, keadilan tidak hanya diukur dari
besaran bagian, tetapi juga dari peran dan tanggung jawab yang menyertainya.
Pemahaman ini menjadi penting ketika menilai pembagian waris dalam konteks sosial
yang mengalami perubahan, terutama ketika kewajiban nafkah tidak sepenuhnya
dijalankan atau telah dipenuhi melalui mekanisme lain sebelum pewaris meninggal
dunia.

3. Kedudukan Hibah, Nafkah, dan Distribusi Harta Pra-Waris dalam Fikih

a. Pengertian dan Kedudukan Hibah dalam Fikih

Hukum Islam mengartikan hibah sebagai pemberian harta yang dilakukan
secara sukarela oleh seseorang kepada pihak lain pada saat pemberi masih hidup. Hibah
bersifat sah apabila dilakukan dengan kerelaan, disertai penyerahan, dan tidak bertujuan
untuk menghindari ketentuan waris. Harta yang telah dihibahkan secara sah tidak
termasuk dalam harta warisan karena kepemilikannya telah berpindah sebelum pewaris
meninggal dunia.”

Fikih klasik secara umum membedakan secara tegas antara hibah dan warisan.
Warisan baru terjadi setelah pewaris meninggal dunia, sedangkan hibah merupakan
perbuatan hukum yang berlaku semasa hidup. Oleh karena itu, hibah tidak tunduk pada
ketentuan pembagian waris.” Pemisahan ini bertujuan menjaga kepastian hukum dan
mencegah sengketa di antara ahli waris.

Meskipun demikian, para ulama memberikan perhatian khusus terhadap hibah
kepada anak. Sebagian ulama menekankan pentingnya keadilan dalam pemberian hibah
agar tidak menimbulkan kecemburuan dan konflik dalam keluarga.® Hal ini
menunjukkan bahwa keadilan telah menjadi pertimbangan normatif dalam praktik
hibah, meskipun tidak secara langsung diatur dalam hukum waris.

b. Nafkah Orang Tua kepada Anak sebagai Kewajiban Pra-Waris

Distribusi harta pra-waris selain hibah dalam hukum Islam juga terjadi melalui
pemenuhan nafkah dan pembiayaan pendidikan anak. Orang tua memiliki kewajiban
menafkahi anak-anaknya sesuai dengan kemampuan dan kebutuhan mereka. Kewajiban
nafkah ini bersifat syar% dan merupakan tanggung jawab moral sekaligus hukum.”

Pemenuhan nafkah dan pendidikan anak tidak dipandang sebagai hibah,
melainkan sebagai kewajiban orang tua. Namun, dalam praktik keluarga, pemenuhan
nafkah dan pendidikan sering kali menghasilkan perbedaan manfaat ekonomi yang
signifikan di antara anak-anak, terutama ketika kondisi ekonomi orang tua berubah dari

23 Sayyid Sabiq, Figh al-Sunnab, Jilid 111 (Kairo: Dar al-Fath li al-1lam al-‘Arabi), h. 226-228.
24 Ibn Qudamah, A/-Mughnz, Jilid VI, h. 5-7.

2> Wahbah al-Zuhayli, A~Figh al-Iskimi wa Adillatub, Jilid V, h. 13-15.

26 Al-Nawawi, A--Majmi‘ Sharh al-Mubadbdbab, Jilid XV (Beirut: Dar al-Fikr), h. 389-391.

%7 Sayyid Sabiq, Figh al-Sunnab, Jilid 11, h. 171-173.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



4.

Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

waktu ke waktu. Anak yang lahir lebih awal sering memperoleh fasilitas pendidikan dan
dukungan ekonomi yang lebih besar dibandingkan anak yang lahir belakangan.

Perbedaan manfaat ekonomi akibat nafkah dan pendidikan ini secara normatif
memang tidak memengaruhi pembagian waris. Namun, secara faktual, distribusi
tersebut berpengaruh besar terhadap kondisi ekonomi ahli waris setelah pewaris
meninggal dunia.

c. Distribusi Pra-Waris dan Implikasinya terhadap Keadilan Waris

Fikih klasik tidak menjadikan distribusi harta pra-waris sebagai faktor penentu
dalam pembagian waris. Pembagian waris tetap dilakukan berdasarkan ketentuan
normatif yang berlaku pada saat pewaris meninggal dunia. Namun, ketentuan ini tidak
berarti bahwa distribusi pra-waris tidak relevan dalam penilaian keadilan secara
keseluruhan.

Ketika hibah, nafkah, dan fasilitas pendidikan diberikan secara tidak
proporsional, penerapan pembagian waris secara formal berpotensi memperkuat
ketimpangan ekonomi antar ahli waris. Dalam kondisi seperti ini, pembagian waris yang
sah secara normatif dapat menimbulkan persoalan keadilan substantif, terutama bagi
ahli waris yang belum memperoleh dukungan ekonomi memadai semasa hidup
pewatis.”

Oleh karena itu, distribusi harta pra-waris perlu diposisikan sebagai konteks
penting dalam analisis keadilan waris. Meskipun tidak mengubah ketentuan normatif
pembagian waris, distribusi pra-waris menjadi faktor relevan untuk menilai apakah hasil
pembagian waris telah sejalan dengan tujuan keadilan dan kemaslahatan hukum Islam.

Analisis Ketimpangan Distribusi Pra-Waris dalam Perspektif Keadilan
Substantif

a. Ketimpangan Distribusi Pra-Waris sebagai Masalah Keadilan

Distribusi harta pra-waris melalui hibah, nafkah, dan pembiayaan pendidikan
merupakan praktik yang lazim dalam keluarga Muslim. Secara normatif, distribusi
tersebut tidak memengaruhi status dan besaran hak waris, karena warisan baru berlaku
setelah pewaris meninggal dunia. Namun, dalam kenyataan sosial, distribusi pra-waris
sering kali menciptakan perbedaan kondisi ekonomi yang signifikan di antara anak-anak
pewaris.

Ketimpangan ini umumnya terjadi karena faktor usia dan kondisi ekonomi
keluarga pada waktu yang berbeda. Anak-anak yang lahir lebih awal sering memperoleh
akses pendidikan, modal ekonomi, dan hibah harta dalam jumlah lebih besar
dibandingkan anak-anak yang lahir belakangan. Akibatnya, ketika pembagian waris
dilakukan secara normatif, ahli waris yang telah lebih dahulu mapan tetap memperoleh
bagian yang lebih besar, sementara ahli waris yang sebelumnya kurang memperoleh
dukungan ekonomi berada dalam posisi yang lebih lemah.”” Kondisi ini menimbulkan

28 Jasser Auda, Maqasid al-Shari‘ab as Philosophy of Islamic Law, h. 24-26.
29 Muhammad Abu Zahrah, ALMiras wa Ahkdamub, h. 52—54.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

persoalan keadilan, bukan pada tataran keabsahan hukum, tetapi pada tataran hasil
pembagian harta.

b. Keadilan Normatif dan Batasannya dalam Pembagian Waris

Penerapan hukum waris Islam secara normatif bertujuan menjaga kepastian
hukum dan mencegah sengketa. Pembagian waris berdasarkan ketentuan Al-Qur’an dan
fikih mawaris dipandang sebagai bentuk keadilan formal karena sesuai dengan aturan
yang berlaku. Namun, keadilan formal memiliki keterbatasan ketika dihadapkan pada
kondisi sosial yang kompleks.

Dalam konteks ketimpangan distribusi pra-waris, penerapan pembagian waris
secara tekstual berpotensi memperkuat ketidaksetaraan yang telah ada. Ahli waris yang
secara normatif memperoleh bagian lebih besar tidak selalu berada dalam posisi yang
lebih membutuhkan. Sebaliknya, ahli waris yang secara normatif memperoleh bagian
lebih kecil justru dapat berada dalam kondisi ekonomi yang lebih rentan.™

Hal ini menunjukkan bahwa keadilan normatif belum tentu sejalan dengan
keadilan substantif. Kepatuhan terhadap aturan hukum tidak secara otomatis menjamin
tercapainya keadilan dalam arti perlindungan terhadap pihak yang lemah dan
pencegahan ketimpangan.

c. Keadilan Substantif sebagai Kerangka Analisis Pembagian Waris

Keadilan substantif memandang keadilan dari hasil dan dampak nyata
penerapan hukum. Dalam perspektif ini, pembagian waris tidak hanya dinilai dari
kesesuaiannya dengan ketentuan normatif, tetapi juga dari pengaruhnya terhadap
kondisi sosial dan ekonomi para ahli waris setelah pembagian dilakukan.

Pendekatan keadilan substantif tidak bertujuan menafikan hukum waris Islam,
melainkan menguji sejauh mana penerapannya selaras dengan tujuan keadilan dan
kemaslahatan. Dalam konteks ketimpangan distribusi pra-waris, pendekatan ini
menuntut adanya kesadaran bahwa pembagian waris yang sah secara hukum dapat
menimbulkan ketidakadilan secara sosial apabila tidak mempertimbangkan kondisi riil
ahli waris.”’ Dengan demikian, keadilan substantif berfungsi sebagai alat evaluatif
normatif. Ja membuka ruang analisis kritis terhadap pembagian waris tanpa menolak
ketentuan syariat, serta menempatkan keadilan sebagai tujuan utama, bukan sekadar
kepatuhan prosedural.

d. Relevansi Analisis Keadilan Substantif dalam Keluarga Muslim

Analisis keadilan substantif menjadi relevan karena hukum waris Islam pada
dasarnya bertujuan menjaga keharmonisan keluarga dan mencegah konflik. Ketika
pembagian waris justru memicu rasa ketidakadilan akibat ketimpangan distribusi pra-
waris, maka tujuan tersebut tidak tercapai secara optimal.

Dalam perspektif magasid al-shari‘ah, kondisi ini dapat dinilai sebagai kegagalan
dalam mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan. Oleh karena itu, analisis

30 Wahbah al-Zuhayli, A/~-Figh al-Isiami wa Adillatub, Jilid VIII, h. 259-261.
31 Jasser Auda, Maqasid al-Shari'ab as Philosophy of Islamic Law, h. 25-28.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

ketimpangan distribusi pra-waris perlu ditempatkan sebagai bagian dari upaya
memahami hukum waris Islam secara lebih kontekstual dan berorientasi pada keadilan
substantif.*?

5. Pembagian Waris Islam dalam Perspektif Maqasid al-Shari‘ah
a. Tujuan Hukum Waris dalam Magqasid al-Shari‘ah

Magasid al-shari‘ah merupakan kerangka konseptual yang menempatkan tujuan
hukum Islam sebagai orientasi utama dalam memahami dan menerapkan ketentuan
hukum. Dalam perspektif ini, hukum tidak hanya dipahami sebagai aturan normatif,
tetapi sebagai instrumen untuk mewujudkan kemaslahatan dan mencegah
kemudaratan.”

Hukum waris Islam memiliki tujuan yang jelas, yaitu menjamin distribusi harta
yang adil, melindungi hak ahli waris, serta mencegah konflik dan ketimpangan dalam
keluarga. Pembagian waris juga berkaitan erat dengan petlindungan harta (hifz al-mal),
salah satu tujuan pokok wagdsid al-shari‘ah.”* Melalui pembagian waris yang teratur dan
mengikat, Islam berupaya menjaga kepastian hukum dan keberlanjutan kepemilikan
harta dalam masyarakat. Namun, tujuan tersebut tidak hanya diukur dari kesesuaian
dengan teks normatif, tetapi dari sejauh mana pembagian waris mampu mewujudkan
keadilan dan kemaslahatan nyata bagi para ahli waris.

b. Prinsip Al-‘Adl, Al-Maglahah, dan Raf* al-Darar

Keadilan (a/-ad)) merupakan prinsip utama dalam magasid al-shari‘ah dan
menjadi landasan seluruh ketentuan hukum Islam. Keadilan tidak dipahami sebagai
persamaan mutlak, melainkan sebagai distribusi hak dan kewajiban secara proporsional.
Dalam konteks waris, keadilan menuntut agar pembagian harta tidak menimbulkan
ketimpangan yang merugikan pihak tertentu.”

Selain keadilan, magasid al-shari‘ah menekankan pentingnya kemaslahatan (a/-
maslahah). Suatu ketentuan hukum dinilai tepat apabila mampu menghadirkan manfaat
dan menjaga stabilitas sosial.” Pembagian waris yang secara normatif sah tetapi
menimbulkan konflik berkepanjangan atau memperburuk kondisi ekonomi ahli waris
tertentu dapat dinilai tidak sejalan dengan prinsip kemaslahatan.

Prinsip lain yang relevan adalah raf* al-darar, yaitu penghilangan atau pencegahan
kemudaratan. Dalam hukum Islam, kemudaratan harus dihindari sejauh mungkin.”
Oleh karena itu, penerapan pembagian waris perlu mempertimbangkan potensi
kerugian nyata yang ditimbulkan, terutama dalam kondisi keluarga yang telah
mengalami ketimpangan distribusi harta sebelum pewaris meninggal dunia.

32 Tbn ‘Ashir, Magdsid al-Shari‘ah al-Islimiyyab, h. 186—188.

3 Jasser Auda, Maqasid al-Shari'ab as Philosophy of Islamic Law, h. 21-23.

34 Tbn ‘Ashir, Magdsid al-Shari‘ah al-Islimiyyah, h. 183—184.

% Wahbah al-Zuhayli, A/~-Figh al-Isiami wa Adillatub, Jilid 1, h. 86—88.

36 Al-Shatibi, A/-Muwafagat fi Usal al-Shari‘ab, Jilid 11 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah), h. 8—10.
37 Tbn ‘Ashir, Magasid al-Shari‘ah al-Islimiyyah, 235-238.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

c. Penilaian Kritis tethadap Pembagian Waris yang Kaku

Praktik pembagian waris Islam sering diterapkan secara kaku dan formalistik,
dengan menekankan kepatuhan terhadap ketentuan tekstual. Pendekatan ini memang
menjamin kepastian hukum, namun tidak selalu menjamin tercapainya magqasid al-
shari‘ah secara optimal. Ketika pembagian waris dilakukan tanpa mempertimbangkan
konteks sosial dan distribusi pra-waris, penerapan yang kaku berpotensi menghasilkan
keadilan prosedural, tetapi gagal mencapai keadilan substantif. Dalam kondisi tertentu,
pembagian waris yang sah secara normatif justru dapat memperkuat ketimpangan
ekonomi dan menimbulkan rasa ketidakadilan di antara ahli waris.”

Oleh karena itu, magqasid al-shari‘ah berfungsi sebagai alat evaluatif normatif
untuk menilai apakah penerapan pembagian waris telah sejalan dengan tujuan keadilan,
kemaslahatan, dan pencegahan kemudaratan. Pendekatan ini tidak dimaksudkan untuk
menggugurkan ketentuan waris Islam, melainkan untuk memastikan bahwa
penerapannya tetap berada dalam koridor tujuan syariat.

6. Model Pendekatan Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Keluarga
Muslim

a. Landasan Konseptual Pendekatan Keadilan Substantif

Pendekatan keadilan substantif dalam pembagian waris Islam bertolak dari
pemahaman bahwa hukum waris tidak hanya bertujuan membagi harta secara sah,
tetapi juga mewujudkan keadilan dan kemaslahatan bagi seluruh ahli waris. Dalam
kerangka magqasid al-shari‘ah, pembagian waris harus dinilai dari kemampuannya menjaga
keadilan (a/-‘ad)), mewujudkan kemaslahatan (al-maslahah), dan mencegah kemudaratan
(raf* al-darar).” Pendekatan ini juga tidak menafikan ketentuan normatif waris Islam,
termasuk rasio 2:1, tetapi menempatkannya dalam konteks sosial dan relasi ekonomi
keluarga secara menyeluruh. Dengan demikian, keadilan substantif berfungsi sebagai
kerangka evaluatif untuk menilai apakah hasil pembagian waris telah sejalan dengan
tujuan hukum Islam, terutama dalam kondisi adanya ketimpangan distribusi harta pra-
waris.

b. Prinsip-Prinsip Pendekatan Keadilan Substantif

Model pendekatan keadilan substantif dalam pembagian waris keluarga muslim
dapat dibangun di atas beberapa prinsip normatif berikut. Pertama, pengakuan terhadap
ketimpangan distribusi pra-waris. Hibah, nafkah, dan fasilitas pendidikan yang tidak
merata semasa hidup pewaris perlu dipahami sebagai bagian dari konteks distribusi
harta keluarga. Meskipun tidak mengubah ketentuan waris secara normatif,
ketimpangan ini relevan dalam menilai keadilan hasil pembagian waris.*

Kedna, orientasi pada keadilan hasil, bukan semata kepatuhan prosedural.
Pembagian waris yang sah secara hukum perlu diuji dari dampaknya terhadap kondisi
ekonomi ahli waris, terutama terhadap pihak yang secara sosial dan ekonomi lebih

3 Muhammad Abu Zahrah, Usz/ al-Figh, h. 278-280.
% Jasser Auda, Magasid al-Shari‘abh as Philosophy of Islamic Law, h. 23-25.
40 Wahbah al-Zuhayli, A/~Figh al-Isiami wa Adillatub, Jilid V, h. 15-17.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

rentan. Prinsip ini sejalan dengan tujuan hukum Islam untuk melindungi pihak yang
lemah."

Ketiga, pencegahan kemudaratan dan konflik keluarga. Pembagian waris yang
menimbulkan ketegangan dan konflik berkepanjangan dapat dinilai tidak sejalan dengan
maqasid al-shari‘ah. Oleh karena itu, pendekatan keadilan substantif menempatkan
keharmonisan keluarga sebagai bagian dari tujuan hukum waris.*

¢. Musyawarah dan Kesepakatan sebagai Instrumen Etis-Normatif

Musyawarah (shzrd) merupakan metode penyelesaian sengketa yang sering
dijalankan oleh Rasuullullah SAW, para sahabat dan para ulama. Dengan metode
musyawarah, hasil keputusan yang disepakati dianggap sebagai hasil keputusan yang
memberikan kerelaan pada masing-masing pihak yang berkepentingan. Musyawarah
dan kerelaan para pihak juga memiliki kedudukan penting dalam penyelesaian persoalan
keluarga. Setelah bagian waris ditetapkan secara normatif, para ahli waris diperbolehkan
melakukan kesepakatan ulang secara sukarela, selama tidak ada unsur paksaan dan tidak
melanggar prinsip syariat.”’

Dalam konteks keadilan substantif, musyawarah dapat menjadi instrumen etis-
normatif untuk menyesuaikan hasil pembagian waris dengan kondisi riil para ahli waris.
Melalui kesepakatan bersama, ketimpangan akibat distribusi pra-waris dapat
diminimalkan tanpa menafikan ketentuan hukum waris Islam. Pendekatan ini
menegaskan bahwa keadilan dalam hukum waris tidak hanya diwujudkan melalui
aturan, tetapi juga melalui etika dan kesadaran moral para ahli waris.

d. Kontribusi Model Keadilan Substantif terhadap Pembaruan Pemahaman
Waris

Model pendekatan keadilan substantif memberikan kontribusi konseptual dalam
memahami hukum waris Islam secara lebih kontekstual. Pendekatan ini menjaga
keseimbangan antara kepatuhan terhadap norma syariat dan kepekaan terhadap realitas
sosial keluarga Muslim. Dengan menjadikan magasid al-shari‘ah sebagai alat evaluatif
normatif, pembagian waris tidak dipahami secara kaku, tetapi dinilai dari
kemampuannya mencapai tujuan keadilan dan kemaslahatan. Model ini tidak
dimaksudkan untuk mengganti sistem waris Islam, melainkan untuk memperkaya cara
pandang dalam menerapkannya secara adil dan bertanggung jawab.

D. Penutup
1. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa keadilan dalam hukum waris Islam tidak dapat
dipahami secara sempit sebagai kepatuhan terhadap ketentuan normatif semata. Meskipun
pembagian waris Islam, termasuk rasio 2:1 antara anak laki-laki dan perempuan, memiliki
dasar normatif yang kuat dalam Al-Qut’an dan fikih klasik, penerapannya dalam konteks

41 Tbn “‘Ashir, Magdsid al-Shari‘ah al-Islimiyyah, h. 185—187.
42 Al-Shatibi, A~-Muwafaqat fi Usal al-Shari'ab, Jilid 11, h. 9-11.
4 Ibn Qudamah, A/-Mughnz, Jilid VI, h. 10-12.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

keluarga muslim kontemporer perlu diuji dari sisi dampak nyata pembagian tersebut
terhadap para ahli waris.

Ketimpangan distribusi harta pra-waris melalui hibah, nafkah, dan pembiayaan
pendidikan yang tidak merata terbukti menjadi faktor penting yang memengaruhi keadilan
hasil pembagian waris. Penerapan pembagian waris secara kaku dan formalistik dalam
kondisi tersebut berpotensi menghasilkan keadilan prosedural, tetapi tidak selalu mencapai
keadilan substantif sebagaimana dikehendaki oleh tujuan hukum Islam.

Melalui pendekatan magasid al-shari‘ah, penelitian ini menegaskan bahwa keadilan
(al-‘ad)), kemaslahatan (al-maslahab), dan pencegahan kemudaratan (raf* al-darar) merupakan
tujuan utama hukum waris Islam. Oleh karena itu, pembagian waris perlu dinilai tidak
hanya dari kesesuaiannya dengan teks hukum, tetapi juga dari kemampuannya menjaga
keseimbangan sosial, melindungi pihak yang lebih rentan, dan mencegah konflik dalam
keluarga. Model pendekatan keadilan substantif yang ditawarkan dalam penelitian ini
memberikan kerangka konseptual untuk memahami dan menerapkan hukum waris Islam
secara lebih kontekstual tanpa menafikan prinsip-prinsip normatif syariat.

2. Saran

Peneliti mengajukan beberapa saran berdasarkan temuan dan analisis dari penelitian
ini. Pertama, masyarakat muslim perlu meningkatkan pemahaman hukum waris Islam yang
tidak hanya berorientasi pada aspek normatif-formal, tetapi juga pada tujuan dan dampak
sosialnya. Edukasi hukum waris bagi masyarakat muslim perlu menekankan pentingnya
keadilan substantif dan waqasid al-shari'ah dalam pembagian harta keluarga.

Kedna, dalam praktik pembagian waris, keluarga muslim dianjurkan untuk
mengedepankan musyawarah dan kesepakatan bersama sebagai sarana etis-normatif untuk
meminimalkan ketimpangan akibat distribusi harta pra-waris. Musyawarah dapat menjadi
ruang untuk menyesuaikan hasil pembagian waris dengan kondisi riil para ahli waris tanpa
melanggar ketentuan syariat.

Ketiga, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan kajian ini melalui
pendekatan empiris atau perbandingan dengan praktik hukum waris di berbagai komunitas
muslim. Dengan demikian, kajian keadilan substantif dalam hukum waris Islam dapat
diperkaya dan memberikan kontribusi yang lebih luas bagi pengembangan hukum keluarga
Islam di Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Abu Zahrah, Muhammad. .A/-Miras wa Ahkamub. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi. 1957.

Abu Zahrah, Muhammad. Us#/ al-Figh. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi. 1958.

Ali, Zainuddin. Pelaksanaan Hukum Waris Islam di Indonesia. Jakarta: Sinar Grafika. 2008.

Amin, Al-Nur Kholis. “Hibah Orang Tua kepada Anak sebagai Pengganti Waris (Telaah
Hermeneutika terhadap Pasal 211 Kompilasi Hukum Islam)”. Jurnal Al-Abwal. 6
(1). 2016.

Auda, Jasser. Magasid al-Shari‘ab as Philosophy of Islamic Law. London: IITT. 2008.

Basri, Saifullah. “Hukum Waris Islam (Fara’id) dan Penerapnnya dalam Mayarakat Islam”.
Jurnal Kepastian Hukum dan Keadilan. 1 (2). Juni 2020.

Engineer, Asghar Ali. “Justice and Inheritance in Islam”. Islamic Studies. 33 (4). 1994.

Fatorina, Feri. “Hibah dalam Sistem Pembagian Waris Islam”. Matan. 3 (2). 2021.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi
Pra-Waris dalam Keluarga Muslim

Hakim, M. Lutfi. “Keadilan Kewarisan Islam terhadap Bagian Waris 2:1 antara Laki-Laki
dengan Perempuan Perspektif Filsafat Hukum Islam”. _A/-Maslabah. 12 (1). 2016.

Ibn ‘Ashtr. Magasid al-Shari‘ah al-Iskimiyyah. Tunis: Dar al-Salam. 2001.

Ibn Qudamah. A/-Mughni. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah. Tth.

Manan, Abdul. “Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia”. Jurnal Mimbar Hukuns.
22 (3). 2010.

Mulia, Siti Musdah. “Reformasi Hukum Keluarga Islam: Mengapa dan Bagimana?”. 4/
Jami'ab: Journal of Islamic Studies. 41 (1). 2003.

Al-Nawawi. A/-Majmi* Sharh al-Muhadhdhab. Beirut: Dar al-Fikr. Tth.

Nurhadi. “Kedudukan Hibah dalam Sistem Hukum Waris Islam”. Jurnal Al-Qanun. 19 (2).
2016.

Rofiq, Ahmad. Figh Mawaris. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 1993.

Sabiq, Sayyid. Figh al-Sunnah. Kairo: Dar al-Fath i al-Ilam al-‘Arabi. Tth.

Al-Shatibi. A~-Muwafaqat fi Usil al-Shari‘ah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. Tth.

Suma, Muhammad Amin. Hukum Waris Islam di Dunia Islam. Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada. 2004.

Thanthawi, Muhammad Sayyid. A/-Tafsir al-Wasith. Kairo: Dar al-Ma’arif. 1998.

Zein, Satria Effendi M. Problematika Hukum Kelnarga Islam Kontemporer. Jakarta: Kencana.
2004.

Al-Zuhayli, Wahbah. A/-Figh al-Iskami wa Adillatnh. Damaskus: Dar al-Fikr. 1985.

Al-Qadlaya
Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 5, No. 1, Desember 2025



