
Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan 
Distribusi Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

*Hikmiyyah 
**Fathul Ulum 

*Universitas Sunan Gresik 
**Institut Agama Islam Miftahul Ulum Lumajang 

Email: hikmiyyah@lecturer.usg.ac.id 
 

Abstract  
Islamic inheritance distribution through the faraidh system is often understood as a just and final 
mechanism for the allocation of property. However, in contemporary muslim families, problems arise when 
pre-inheritance economic distribution—such as inter vivos gifts, educational financing, and the fulfillment of 
living expenses—occurs unevenly among children. This article examines the issue of substantive justice in 
Islamic inheritance distribution through a case study of a muslim family experiencing significant disparities 
in economic access prior to the death of the decedent. This research employs a qualitative method with a 
normative-critical approach based on literature review and case analysis. The data are analyzed through the 

perspectives of fiqh mawaris, the concept of hibah (inter vivos gifts), and maqāṣid al-sharī‘ah, 

particularly the principles of justice (al-‘adl) and the protection of property (ḥifẓ al-māl). The findings 
indicate that classical fiqh mawaris does not provide a corrective mechanism to address pre-inheritance 
distributive disparities, thereby allowing the textual application of faraidh to potentially perpetuate 
substantive injustice. This article proposes a conceptual reconstruction of Islamic inheritance law by 
positioning pre-inheritance hibah as an integral component of the family wealth distribution system and by 

advocating a maṣlaḥah-based approach as a foundation for correcting inheritance allocation. This research 
contributes to the development of contextual Islamic inheritance jurisprudence and may serve as a reference 
for resolving inheritance disputes within muslim communities. 

Keywords: Islamic inheritance, faraidl, hibah, substantive justice, maqāṣid al-sharī‘ah. 

Abstrak  
Pembagian waris Islam melalui sistem faraidh sering dipahami sebagai mekanisme distribusi 
harta yang adil dan final. Namun, dalam praktik keluarga muslim modern, muncul 
persoalan ketika distribusi ekonomi pra-waris—seperti hibah, pembiayaan pendidikan, dan 
pemenuhan kebutuhan hidup—terjadi secara timpang antar anak. Artikel ini mengkaji 
problem keadilan substantif dalam pembagian waris Islam melalui studi kasus keluarga 
muslim dengan perbedaan signifikan dalam akses ekonomi sebelum wafatnya pewaris. 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif-kritis berbasis 
studi literatur dan analisis kasus. Data dianalisis melalui perspektif fikih mawaris, konsep 

hibah, serta maqāṣid al-sharī‘ah, khususnya prinsip keadilan (al-‘adl) dan perlindungan harta 

(ḥifẓ al-māl). Hasil penelitian menunjukkan bahwa fikih mawaris klasik belum menyediakan 
mekanisme korektif terhadap ketimpangan distribusi pra-waris, sehingga penerapan faraidh 
secara tekstual berpotensi melanggengkan ketidakadilan substantif. Artikel ini menawarkan 
rekonstruksi konseptual waris Islam dengan menempatkan hibah pra-waris sebagai bagian 
integral dari sistem distribusi keluarga, serta mengusulkan pendekatan maslahat sebagai 
dasar koreksi pembagian waris. Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan fikih 
mawaris kontekstual dan dapat menjadi rujukan bagi penyelesaian sengketa waris di 
masyarakat muslim. 

Kata Kunci: waris Islam, faraidh, hibah, keadilan substantif, maqāṣid al-sharī‘ah. 
 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

A. Pendahuluan 

Hukum waris Islam (fikih mawaris) dikenal sebagai salah satu bidang hukum Islam 
yang paling sistematis dan matematis. Ketentuan pembagian waris melalui sistem faraidh 
menetapkan bagian ahli waris secara rinci dan presisi, seperti pembagian dua banding satu 
antara laki-laki dan perempuan dalam kondisi tertentu.1 Presisi tersebut sering dipahami 
sebagai manifestasi keadilan ilahiah yang bersifat final dan mengikat. Akibatnya, kajian 
hukum waris Islam selama ini lebih banyak berfokus pada aspek normatif-tekstual dan 
teknis perhitungan bagian waris, sementara dimensi keadilan substantif dalam konteks 
sosial keluarga relatif kurang mendapat perhatian. 

Dalam praktik kehidupan keluarga muslim kontemporer, realitas sosial sering kali 
menunjukkan kondisi yang tidak sepenuhnya simetris antar ahli waris. Perbedaan usia yang 
signifikan antar anak, variasi akses terhadap pendidikan, serta distribusi ekonomi keluarga 
yang tidak merata sebelum wafatnya pewaris merupakan fenomena yang lazim terjadi. 
Dalam banyak keluarga, sebagian anak telah memperoleh fasilitas pendidikan, bantuan 
ekonomi, bahkan hibah harta dari orang tua ketika masih hidup, sementara sebagian anak 
lainnya belum menikmati fasilitas yang setara karena masih berada pada usia pendidikan 
atau belum memasuki fase kemandirian ekonomi. Ketimpangan distribusi pra-waris ini 
menimbulkan persoalan ketika harta peninggalan pewaris dibagi secara waris dengan 
menerapkan ketentuan faraidh secara tekstual tanpa mempertimbangkan sejarah distribusi 
ekonomi keluarga. 

Secara normatif, fikih mawaris membedakan secara tegas antara hibah semasa hidup 
dan pembagian waris setelah wafatnya pewaris. Hibah dipahami sebagai perbuatan hukum 
yang berdiri sendiri dan tidak memengaruhi hak waris ahli waris setelah pewaris meninggal 
dunia.2 Konsekuensinya, pembagian waris dilakukan dengan asumsi bahwa seluruh ahli 
waris berada pada posisi awal yang sama dalam hal akses terhadap harta pewaris. Asumsi 
ini, dalam konteks keluarga dengan distribusi ekonomi pra-waris yang timpang, berpotensi 
melahirkan ketegangan antara keadilan normatif dan keadilan substantif. 

Persoalan tersebut menjadi semakin kompleks ketika dikaitkan dengan prinsip 
keadilan dalam hukum Islam. Tujuan hukum waris Islam tidak hanya sebatas distribusi 

harta, tetapi juga menjaga keharmonisan keluarga, melindungi harta (ḥifẓ al-māl), serta 
mewujudkan keadilan (al-‘adl).3 Namun, penerapan faraidh secara kaku dalam kondisi 
ketimpangan historis distribusi ekonomi dapat memunculkan persepsi ketidakadilan di 
kalangan ahli waris tertentu, khususnya mereka yang secara faktual menerima manfaat 
ekonomi lebih sedikit dari pewaris semasa hidup. 

Oleh karena itu, diperlukan kajian kritis yang tidak hanya menempatkan hukum 
waris Islam sebagai seperangkat aturan matematis, tetapi juga sebagai sistem distribusi yang 
memiliki tujuan etis dan sosial. Kajian semacam ini penting untuk menilai sejauh mana fikih 
mawaris mampu berfungsi sebagai instrumen keadilan substantif dalam keluarga Muslim 
modern, serta apakah terdapat ruang konseptual dalam hukum Islam untuk melakukan 

 
1 Muhammad Amin Suma, Hukum Waris Islam di Dunia Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2004), h. 
108. 
2 Satria Effendi M. Zein, Problematika Hukum Keluarga Islam Kontemporer, (Jakarta: Kencana, 2004), h. 107-108  
3 Asghar Ali Engineer, “Justice and Inheritance in Islam”, Islamic Studies, 33 (4), 1994. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

koreksi terhadap ketimpangan distribusi pra-waris tanpa menafikan prinsip-prinsip dasar 
faraidh. 

Tinjauan pustaka terkait penelitian ini menunjukkan beberapa hal penting dan 

sekaligus sebagai pembeda penelitian ini dengan peneitian-penelitian terdahulu. Pertama, 

kajian fikih mawaris klasik menempatkan hukum waris Islam sebagai sistem distribusi harta 

yang bersumber langsung dari Al-Qur’an, khususnya QS. An-Nisā’ ayat 11–12, serta hadis-

hadis tentang waris. Literatur klasik karya para ulama mazhab menegaskan bahwa 

pembagian waris bersifat ta‘abbudi dan harus dilaksanakan sesuai ketentuan faraidh tanpa 

mempertimbangkan faktor-faktor di luar yang telah ditetapkan oleh nash.4 Fokus utama 

kajian-kajian tersebut adalah penentuan kategori ahli waris, penghalang waris, serta 

perhitungan matematis bagian masing-masing ahli waris. 

Dari kajian tersebut, keadilan dipahami sebagai kepatuhan terhadap ketentuan ilahi, 
bukan sebagai hasil evaluasi kondisi sosial ahli waris. Oleh karena itu, fikih mawaris klasik 
cenderung mengabaikan konteks historis distribusi ekonomi keluarga sebelum wafatnya 
pewaris.5 Selama ahli waris memenuhi syarat sebagai pewaris yang sah, maka hak warisnya 
ditentukan semata-mata berdasarkan struktur nasab dan jenis kelamin. Menurut penulis, 
pendekatan tersebut menghasilkan kepastian hukum, tetapi menyisakan persoalan ketika 
diterapkan pada keluarga dengan kondisi sosial-ekonomi yang tidak simetris. 

Kedua, penelitian mengenai hibah dalam hukum Islam umumnya membahas hibah 
sebagai perbuatan hukum yang sah dan berdiri sendiri, selama memenuhi rukun dan 
syaratnya.6 Literatur fikih menegaskan bahwa hibah yang diberikan semasa hidup tidak 
memengaruhi hak waris ahli waris setelah pewaris meninggal dunia.7 Dengan demikian, 
hibah dan waris diposisikan sebagai dua mekanisme distribusi harta yang terpisah secara 
normatif. 

Beberapa penelitian kontemporer mengkritisi praktik hibah yang tidak adil antar 
anak, khususnya ketika hibah hanya diberikan kepada anak tertentu. Namun, kritik tersebut 
umumnya berhenti pada aspek etika hibah dan tidak meluas pada implikasinya terhadap 
pembagian waris. Hubungan struktural antara hibah pra-waris dan keadilan pembagian 
waris hampir tidak dibahas secara sistematis. Akibatnya, ketimpangan distribusi ekonomi 
yang terjadi sebelum wafatnya pewaris tidak pernah dikoreksi dalam mekanisme pembagian 
waris. 

Ketiga, kajian tentang keadilan dalam hukum waris Islam banyak menekankan 
legitimasi normatif pembagian faraidh, termasuk rasionalisasi pembagian dua banding satu 
antara laki-laki dan perempuan. Argumentasi yang sering diajukan adalah bahwa keadilan 
dalam Islam tidak selalu identik dengan kesetaraan numerik, melainkan mempertimbangkan 
tanggung jawab sosial dan ekonomi laki-laki dalam keluarga.8 

 
4 Ahmad Rofiq, Fiqh Mawaris (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1993), hlm. 25–37. 
5 Saifullah Basri, “ Hukum Waris Islam (Fara’id) dan Penerapnnya dalam Mayarakat Islam”, Jurnal Kepastian 
Hukum dan Keadilan, 1 (2), Juni 2020, h. 34-37.  
6 Feri Fatorina, “Hibah dalam Sistem Pembagian Waris Islam”, Matan, 3 (2), 2021, h. 130. 
7 Al-Nur Kholis Amin, “Hibah Orang Tua kepada Anak sebagai Pengganti Waris (Telaah Hermeneutika 
terhadap Pasal 211 Kompilasi Hukum Islam)”, Jurnal Al-Ahwal, 6 (1), 2016, h. 30. 
8 M. Lutfi Hakim, “Keadilan Kewarisan Islam terhadap Bagian Waris 2:1 antara Laki-Laki dengan Perempuan 
Perspektif Filsafat Hukum Islam”, Al-Maslahah, 12 (1), 2016, h. 15. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

Namun, sebagian besar kajian tersebut bersifat abstrak dan normatif, serta tidak 
menguji penerapan faraidh dalam konteks keluarga dengan distribusi ekonomi yang 
timpang. Keadilan dipahami sebagai kesesuaian dengan norma hukum, bukan sebagai hasil 
evaluasi dampak sosial dari penerapan norma tersebut. Dengan demikian, dimensi keadilan 
substantif—yakni keadilan yang dirasakan oleh subjek hukum—belum menjadi fokus 
utama dalam kajian waris Islam. 

Keempat, pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah telah berkembang pesat dalam kajian hukum 
keluarga Islam, termasuk dalam isu perkawinan, hak anak, dan pembaruan hukum Islam.9 

Prinsip-prinsip seperti perlindungan harta (ḥifẓ al-māl), perlindungan keturunan (ḥifẓ al-nasl), 
dan keadilan (al-‘adl) sering dijadikan dasar untuk menafsirkan ulang ketentuan hukum 
Islam secara kontekstual.10 

Namun, dalam kajian waris Islam, penggunaan maqāṣid masih terbatas pada 
pembenaran normatif faraidh, bukan sebagai alat kritik terhadap kegagalan keadilan 

substantif. Sangat sedikit penelitian yang menggunakan maqāṣid untuk menilai apakah 
penerapan faraidh secara tekstual dalam kondisi ketimpangan distribusi pra-waris benar-

benar mencapai tujuan keadilan dan kemaslahatan. Akibatnya, maqāṣid lebih sering 
berfungsi sebagai legitimasi, bukan sebagai instrumen evaluatif dan korektif. 

Berdasarkan pemetaan literatur di atas, dapat disimpulkan bahwa kajian hukum 
waris Islam masih didominasi oleh pendekatan normatif-tekstual yang memisahkan secara 
tegas antara hibah dan waris, serta memahami keadilan sebagai kepatuhan terhadap norma 
faraidh. Belum ditemukan kajian yang secara khusus mengintegrasikan distribusi hibah pra-
waris ke dalam analisis keadilan pembagian waris Islam.11 

Penelitian ini menempati posisi berbeda dengan menawarkan pendekatan normatif-
kritis yang memandang waris Islam sebagai bagian dari sistem distribusi kekayaan keluarga 

secara menyeluruh. Dengan menggunakan perspektif maqāṣid al-sharī‘ah dan keadilan 
substantif, artikel ini berupaya mengisi kekosongan kajian terkait absennya mekanisme 
korektif terhadap ketimpangan distribusi pra-waris dalam fikih mawaris. Posisi ini menjadi 
kontribusi utama penelitian sekaligus membedakannya dari penelitian-penelitian 
sebelumnya. 

B. Metode 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif-konseptual (normative legal 
research) dengan pendekatan analitis-filosofis. Fokus utama penelitian adalah mengkaji 
konsep keadilan substantif dalam pembagian waris Islam, khususnya ketika terjadi 
ketimpangan distribusi harta pra-waris akibat hibah, nafkah, dan fasilitas pendidikan yang 
tidak merata semasa pewaris hidup. 

Kasus keluarga yang dikemukakan tidak diperlakukan sebagai data empiris, 
melainkan sebagai kasus hipotetis-representatif yang berfungsi sebagai alat bantu analisis 

 
9 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008), h. 22–25.  
10 Siti Musdah Mulia, “Reformasi Hukum Keluarga Islam: Mengapa dan Bagimana?”, Al-Jami’ah: Journal of 
Islamic Studies, 41 (1), 2003, h. 82-83. 
11 Zainuddin Ali, Pelaksanaan Hukum Waris Islam di Indonesia, (Jakarta: Sinar Grafika, 2008), h. 86-94. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

konseptual untuk menguji konsistensi dan kecukupan norma waris Islam dalam menjawab 
persoalan keadilan sosial dalam keluarga muslim kontemporer. 

Karena bersifat normatif, penelitian ini menggunakan data sekunder, meliputi: 
Pertama, bahan hukum primer di antaranya ayat dan hadis terkait waris, hibah, dan nafkah 
anak serta kaidah fikih dan usul fikih. Kedua, bahan hukum sekunder di antaranya kitab-

kitab fikih klasik dan kontemporer, literatur tentang maqāṣid al-sharī‘ah, jurnal ilmiah dan 
karya akademik tentang keadilan gender dan keadilan distributif dalam Islam. Ketiga, bahan 
hukum tersier di antaranya kamus hukum Islam, ensiklopedia fikih dan literatur lain 
pendukung metodologi. 

Adapun teknik analisis data dilakukan secara kualitatif-nomatif melalui tahapan: (1) 
Inventarisasi norma waris Islam terkait pembagian harta, hibah, dan nafkah; (2) Analisis 
konseptual terhadap perbedaan keadilan formal dan keadilan substantif; (3) Aplikasi 
normatif norma waris terhadap kasus hipotetis untuk mengidentifikasi potensi ketimpangan 

keadilan; (4) Evaluasi kritis melalui pendekatan maqāṣid untuk menilai apakah hasil 
pembagian waris memenuhi tujuan keadilan syariat; (5) Perumusan argumentasi tentang 
kemungkinan pendekatan keadilan substantif dalam penyelesaian sengketa waris keluarga 
muslim. 

C. Pembahasan 
 

1. Konsep Keadilan dalam Hukum Waris Islam 
 
a. Pengertian Keadilan dalam Perspektif Hukum Islam 

Keadilan merupakan salah satu prinsip fundamental dalam hukum Islam. Al-
Qur’an menempatkan keadilan (al-‘adl) sebagai nilai utama yang harus diwujudkan 
dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk dalam pengaturan hukum keluarga dan 
distribusi harta. Keadilan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai kesetaraan 
matematis, tetapi sebagai pemberian hak secara proporsional sesuai dengan kondisi dan 
tanggung jawab masing-masing pihak.12 

Dalam literatur fikih, keadilan dimaknai sebagai penempatan sesuatu pada 

tempatnya (موضعه في  الشيئ   Pemaknaan ini menunjukkan bahwa keadilan tidak .(وضع 
selalu identik dengan pembagian yang sama, melainkan pembagian yang 
mempertimbangkan tujuan dan dampaknya. Oleh karena itu, keadilan dalam hukum 
Islam bersifat normatif sekaligus teleologis, yakni diarahkan untuk mencapai 
kemaslahatan dan mencegah kemudaratan.13 

Dengan demikian, keadilan dalam hukum Islam tidak dapat dilepaskan dari 
konteks sosial dan realitas penerapan hukum. Penerapan suatu ketentuan hukum yang 
sesuai secara tekstual belum tentu mencerminkan keadilan apabila menimbulkan 
ketimpangan atau kerugian nyata bagi pihak tertentu. 

b. Perbedaan Keadilan Normatif/Formal dan Keadilan Substantif 

 
12 Muhammad Sayyid Thanthawi, Al-Tafsir al-Wasith, Jilid VIII, (Kairo: Dar al-Ma’arif, 1998), h. 219-220. 
13 Wahbah al-Zuhaylī, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Jilid I (Damaskus: Dār al-Fikr, 1985), h. 84–85. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

Kajian hukum memberikan perbedaan yang signifikan antara keadilan normatif 
atau formal dan keadilan substantif. Keadilan normatif menekankan kepatuhan 
terhadap aturan hukum yang berlaku, tanpa mempertimbangkan secara mendalam 
dampak sosial dari penerapan aturan tersebut. Dalam konteks hukum waris Islam, 
keadilan normatif tercermin pada penerapan pembagian waris sesuai ketentuan tekstual 
Al-Qur’an dan fikih klasik.14 

Sebaliknya, keadilan substantif menilai keadilan berdasarkan hasil dan dampak 
nyata dari penerapan hukum terhadap kehidupan para subjek hukum. Pendekatan ini 
tidak menafikan aturan normatif, tetapi menguji apakah penerapannya benar-benar 
mewujudkan keadilan yang menjadi tujuan hukum itu sendiri. Dalam konteks waris, 
keadilan substantif menuntut evaluasi terhadap kondisi ekonomi ahli waris, relasi sosial 
dalam keluarga, serta distribusi harta yang telah terjadi sebelum pewaris meninggal 
dunia.15 

Perbedaan ini menjadi penting karena penerapan keadilan normatif secara kaku 
berpotensi menghasilkan ketimpangan, terutama ketika terdapat perbedaan akses 
ekonomi yang signifikan di antara ahli waris akibat distribusi pra-waris. Oleh karena itu, 
analisis hukum waris tidak cukup berhenti pada kesesuaian dengan teks, tetapi perlu 
menguji keadilan dari sisi hasil dan dampaknya. 

c. Posisi Keadilan sebagai Tujuan Hukum Waris Islam 

Hukum waris Islam tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme pembagian harta, 
tetapi juga sebagai instrumen untuk menjaga keharmonisan keluarga dan keadilan sosial. 

Dalam perspektif maqāṣid al-sharī‘ah, keadilan dan kemaslahatan merupakan tujuan 
utama dari seluruh ketentuan hukum Islam, termasuk hukum waris.16 

Pembagian waris yang diatur secara rinci dalam Al-Qur’an bertujuan untuk 
mencegah konflik, melindungi pihak yang lemah, dan memastikan distribusi harta yang 
adil.17 Namun, tujuan ini hanya dapat tercapai apabila pembagian waris dipahami secara 
komprehensif, tidak semata-mata sebagai pembagian angka, tetapi sebagai bagian dari 
sistem keadilan keluarga secara keseluruhan. 

Dengan menempatkan keadilan sebagai tujuan hukum waris Islam, maka 
pembagian waris perlu diuji dari dampak nyatanya terhadap kondisi ahli waris. Ketika 
penerapan pembagian normatif justru memperkuat ketimpangan akibat distribusi harta 
pra-waris yang tidak merata, maka diperlukan pendekatan analitis yang lebih substantif 
untuk memastikan bahwa hukum waris tetap sejalan dengan tujuan keadilan yang 
dikehendaki syariat. 

2. Prinsip Pembagian Waris Islam dan Rasio 2:1 
 
a. Dasar Normatif Pembagian Waris dalam Al-Qur’an dan Fikih 

 
14 Muhammad Abu Zahrah, Uṣūl al-Fiqh (Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, 1958), h. 274. 
15 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law, h. 22–25. 
16 Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah (Tunis: Dār al-Salām, 2001), h. 183–185. 
17 Muhammad Sayyid Thanthawi, Al-Tafsir al-Wasith, Jilid III, h. 55. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

Hukum waris Islam memiliki dasar normatif yang kuat dalam Al-Qur’an. 
Ketentuan pembagian waris diatur secara eksplisit dalam Surah al-Nisā’ ayat 11, 12, dan 
176. Ayat-ayat tersebut menetapkan bagian masing-masing ahli waris secara rinci, 
termasuk ketentuan bahwa bagian anak laki-laki adalah dua kali bagian anak perempuan 
dalam kondisi tertentu.18 

Dalam fikih klasik, ayat-ayat waris dipahami sebagai ketentuan yang bersifat 

qaṭ‘ī al-dalālah, yaitu memiliki makna yang jelas dan mengikat. Oleh karena itu, 
pembagian waris dipandang sebagai ketentuan hukum yang tidak dapat diubah secara 
sepihak. Para ulama sepakat bahwa pembagian waris merupakan hak ahli waris yang 
baru berlaku setelah pewaris meninggal dunia, dan tidak boleh dikurangi tanpa dasar 
syar‘i.19 

Kejelasan normatif ini menjadikan hukum waris Islam sebagai sistem distribusi 
harta yang relatif stabil dan bertujuan mencegah konflik dalam keluarga. Namun, 
meskipun bersifat mengikat, fikih tetap menempatkan hukum waris dalam kerangka 
tujuan keadilan dan kemaslahatan. 

b. Rasionalisasi Rasio 2:1 dalam Fikih Mawaris 

Dalam konstruksi fikih mawaris, laki-laki diposisikan sebagai pihak yang 
memikul kewajiban ekonomi keluarga, baik terhadap istri, anak, maupun kerabat 
tertentu. Oleh karena itu, bagian waris yang lebih besar dipandang sebagai kompensasi 
atas tanggung jawab tersebut. Sebaliknya, perempuan tidak dibebani kewajiban nafkah, 
sehingga bagian waris yang diterimanya bersifat hak penuh yang tidak wajib 
dibelanjakan untuk keluarga.20 

Ketentuan rasio 2:1 antara anak laki-laki dan anak perempuan bukanlah bentuk 
diskriminasi gender, melainkan bagian dari sistem keadilan distributif dalam Islam. Para 
ulama fikih klasik menjelaskan bahwa perbedaan bagian tersebut didasarkan pada 
perbedaan tanggung jawab sosial dan ekonomi antara laki-laki dan perempuan.21 
Rasionalisasi ini menunjukkan bahwa rasio 2:1 tidak berdiri secara terpisah, melainkan 
terintegrasi dengan sistem kewajiban dan hak dalam hukum keluarga Islam. Dengan 
demikian, keadilan dalam pembagian waris dipahami dalam konteks sistem hukum yang 
utuh. 

c. Keterkaitan Rasio 2:1 dengan Kewajiban Nafkah 

Kewajiban nafkah merupakan aspek penting yang tidak dapat dipisahkan dari 
pembahasan rasio 2:1 dalam waris Islam. Al-Qur’an menegaskan bahwa laki-laki 
memiliki tanggung jawab nafkah terhadap keluarga, sebagaimana disebutkan dalam 
Surah al-Nisā’ ayat 34. Kewajiban ini mencakup pemenuhan kebutuhan dasar istri dan 
anak, serta tanggung jawab ekonomi dalam rumah tangga.22 Kewajiban nafkah ini 
bersifat terus-menerus dan mengikat, terlepas dari kondisi ekonomi perempuan. Oleh 

 
18 Muhammad Sayyid Thanthawi, Al-Tafsir al-Wasith, Jilid III, h. 65-80. 
19 Ibn Qudāmah, Al-Mughnī, Jilid VI (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah), h. 6–8. 
20 Muhammad Abu Zahrah, Al-Mīrāṡ wa Aḥkāmuh (Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, 1957), h. 45–47. 
21 Wahbah al-Zuhaylī, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Jilid VIII, h. 253–255. 
22 Muhammad Sayyid Thanthawi, Al-Tafsir al-Wasith, Jilid III, h. 136-137. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

karena itu, bagian waris yang lebih besar bagi laki-laki dipahami sebagai sarana untuk 
mendukung pelaksanaan kewajiban tersebut.23 

Namun, keterkaitan antara rasio 2:1 dan kewajiban nafkah menunjukkan bahwa 
keadilan pembagian waris bersifat fungsional. Artinya, keadilan tidak hanya diukur dari 
besaran bagian, tetapi juga dari peran dan tanggung jawab yang menyertainya. 
Pemahaman ini menjadi penting ketika menilai pembagian waris dalam konteks sosial 
yang mengalami perubahan, terutama ketika kewajiban nafkah tidak sepenuhnya 
dijalankan atau telah dipenuhi melalui mekanisme lain sebelum pewaris meninggal 
dunia. 

3. Kedudukan Hibah, Nafkah, dan Distribusi Harta Pra-Waris dalam Fikih 
 
a. Pengertian dan Kedudukan Hibah dalam Fikih 

Hukum Islam mengartikan hibah sebagai pemberian harta yang dilakukan 
secara sukarela oleh seseorang kepada pihak lain pada saat pemberi masih hidup. Hibah 
bersifat sah apabila dilakukan dengan kerelaan, disertai penyerahan, dan tidak bertujuan 
untuk menghindari ketentuan waris. Harta yang telah dihibahkan secara sah tidak 
termasuk dalam harta warisan karena kepemilikannya telah berpindah sebelum pewaris 
meninggal dunia.24 

Fikih klasik secara umum membedakan secara tegas antara hibah dan warisan. 
Warisan baru terjadi setelah pewaris meninggal dunia, sedangkan hibah merupakan 
perbuatan hukum yang berlaku semasa hidup. Oleh karena itu, hibah tidak tunduk pada 
ketentuan pembagian waris.25 Pemisahan ini bertujuan menjaga kepastian hukum dan 
mencegah sengketa di antara ahli waris. 

Meskipun demikian, para ulama memberikan perhatian khusus terhadap hibah 
kepada anak. Sebagian ulama menekankan pentingnya keadilan dalam pemberian hibah 
agar tidak menimbulkan kecemburuan dan konflik dalam keluarga.26 Hal ini 
menunjukkan bahwa keadilan telah menjadi pertimbangan normatif dalam praktik 
hibah, meskipun tidak secara langsung diatur dalam hukum waris. 

b. Nafkah Orang Tua kepada Anak sebagai Kewajiban Pra-Waris 

Distribusi harta pra-waris selain hibah dalam hukum Islam juga terjadi melalui 
pemenuhan nafkah dan pembiayaan pendidikan anak. Orang tua memiliki kewajiban 
menafkahi anak-anaknya sesuai dengan kemampuan dan kebutuhan mereka. Kewajiban 
nafkah ini bersifat syar‘i dan merupakan tanggung jawab moral sekaligus hukum.27 

Pemenuhan nafkah dan pendidikan anak tidak dipandang sebagai hibah, 
melainkan sebagai kewajiban orang tua. Namun, dalam praktik keluarga, pemenuhan 
nafkah dan pendidikan sering kali menghasilkan perbedaan manfaat ekonomi yang 
signifikan di antara anak-anak, terutama ketika kondisi ekonomi orang tua berubah dari 

 
23 Sayyid Sabiq, Fiqh al-Sunnah, Jilid III (Kairo: Dār al-Fath li al-I‘lām al-‘Arabī), h. 226–228. 
24 Ibn Qudāmah, Al-Mughnī, Jilid VI, h. 5–7. 
25 Wahbah al-Zuhaylī, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Jilid V, h. 13–15. 
26 Al-Nawawī, Al-Majmū‘ Sharḥ al-Muhadhdhab, Jilid XV (Beirut: Dār al-Fikr), h. 389–391. 
27 Sayyid Sabiq, Fiqh al-Sunnah, Jilid II, h. 171–173. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

waktu ke waktu. Anak yang lahir lebih awal sering memperoleh fasilitas pendidikan dan 
dukungan ekonomi yang lebih besar dibandingkan anak yang lahir belakangan. 

Perbedaan manfaat ekonomi akibat nafkah dan pendidikan ini secara normatif 
memang tidak memengaruhi pembagian waris. Namun, secara faktual, distribusi 
tersebut berpengaruh besar terhadap kondisi ekonomi ahli waris setelah pewaris 
meninggal dunia. 

c. Distribusi Pra-Waris dan Implikasinya terhadap Keadilan Waris 

Fikih klasik tidak menjadikan distribusi harta pra-waris sebagai faktor penentu 
dalam pembagian waris. Pembagian waris tetap dilakukan berdasarkan ketentuan 
normatif yang berlaku pada saat pewaris meninggal dunia. Namun, ketentuan ini tidak 
berarti bahwa distribusi pra-waris tidak relevan dalam penilaian keadilan secara 
keseluruhan. 

Ketika hibah, nafkah, dan fasilitas pendidikan diberikan secara tidak 
proporsional, penerapan pembagian waris secara formal berpotensi memperkuat 
ketimpangan ekonomi antar ahli waris. Dalam kondisi seperti ini, pembagian waris yang 
sah secara normatif dapat menimbulkan persoalan keadilan substantif, terutama bagi 
ahli waris yang belum memperoleh dukungan ekonomi memadai semasa hidup 
pewaris.28 

Oleh karena itu, distribusi harta pra-waris perlu diposisikan sebagai konteks 
penting dalam analisis keadilan waris. Meskipun tidak mengubah ketentuan normatif 
pembagian waris, distribusi pra-waris menjadi faktor relevan untuk menilai apakah hasil 
pembagian waris telah sejalan dengan tujuan keadilan dan kemaslahatan hukum Islam. 

4. Analisis Ketimpangan Distribusi Pra-Waris dalam Perspektif Keadilan 
Substantif 
 
a. Ketimpangan Distribusi Pra-Waris sebagai Masalah Keadilan 

Distribusi harta pra-waris melalui hibah, nafkah, dan pembiayaan pendidikan 
merupakan praktik yang lazim dalam keluarga Muslim. Secara normatif, distribusi 
tersebut tidak memengaruhi status dan besaran hak waris, karena warisan baru berlaku 
setelah pewaris meninggal dunia. Namun, dalam kenyataan sosial, distribusi pra-waris 
sering kali menciptakan perbedaan kondisi ekonomi yang signifikan di antara anak-anak 
pewaris. 

Ketimpangan ini umumnya terjadi karena faktor usia dan kondisi ekonomi 
keluarga pada waktu yang berbeda. Anak-anak yang lahir lebih awal sering memperoleh 
akses pendidikan, modal ekonomi, dan hibah harta dalam jumlah lebih besar 
dibandingkan anak-anak yang lahir belakangan. Akibatnya, ketika pembagian waris 
dilakukan secara normatif, ahli waris yang telah lebih dahulu mapan tetap memperoleh 
bagian yang lebih besar, sementara ahli waris yang sebelumnya kurang memperoleh 
dukungan ekonomi berada dalam posisi yang lebih lemah.29 Kondisi ini menimbulkan 

 
28 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law, h. 24–26. 
29 Muhammad Abu Zahrah, Al-Mīrāṡ wa Aḥkāmuh, h. 52–54. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

persoalan keadilan, bukan pada tataran keabsahan hukum, tetapi pada tataran hasil 
pembagian harta. 

b. Keadilan Normatif dan Batasannya dalam Pembagian Waris 

Penerapan hukum waris Islam secara normatif bertujuan menjaga kepastian 
hukum dan mencegah sengketa. Pembagian waris berdasarkan ketentuan Al-Qur’an dan 
fikih mawaris dipandang sebagai bentuk keadilan formal karena sesuai dengan aturan 
yang berlaku. Namun, keadilan formal memiliki keterbatasan ketika dihadapkan pada 
kondisi sosial yang kompleks. 

Dalam konteks ketimpangan distribusi pra-waris, penerapan pembagian waris 
secara tekstual berpotensi memperkuat ketidaksetaraan yang telah ada. Ahli waris yang 
secara normatif memperoleh bagian lebih besar tidak selalu berada dalam posisi yang 
lebih membutuhkan. Sebaliknya, ahli waris yang secara normatif memperoleh bagian 
lebih kecil justru dapat berada dalam kondisi ekonomi yang lebih rentan.30 

Hal ini menunjukkan bahwa keadilan normatif belum tentu sejalan dengan 
keadilan substantif. Kepatuhan terhadap aturan hukum tidak secara otomatis menjamin 
tercapainya keadilan dalam arti perlindungan terhadap pihak yang lemah dan 
pencegahan ketimpangan. 

c. Keadilan Substantif sebagai Kerangka Analisis Pembagian Waris 

Keadilan substantif memandang keadilan dari hasil dan dampak nyata 
penerapan hukum. Dalam perspektif ini, pembagian waris tidak hanya dinilai dari 
kesesuaiannya dengan ketentuan normatif, tetapi juga dari pengaruhnya terhadap 
kondisi sosial dan ekonomi para ahli waris setelah pembagian dilakukan. 

Pendekatan keadilan substantif tidak bertujuan menafikan hukum waris Islam, 
melainkan menguji sejauh mana penerapannya selaras dengan tujuan keadilan dan 
kemaslahatan. Dalam konteks ketimpangan distribusi pra-waris, pendekatan ini 
menuntut adanya kesadaran bahwa pembagian waris yang sah secara hukum dapat 
menimbulkan ketidakadilan secara sosial apabila tidak mempertimbangkan kondisi riil 
ahli waris.31 Dengan demikian, keadilan substantif berfungsi sebagai alat evaluatif 
normatif. Ia membuka ruang analisis kritis terhadap pembagian waris tanpa menolak 
ketentuan syariat, serta menempatkan keadilan sebagai tujuan utama, bukan sekadar 
kepatuhan prosedural. 

d. Relevansi Analisis Keadilan Substantif dalam Keluarga Muslim 

Analisis keadilan substantif menjadi relevan karena hukum waris Islam pada 
dasarnya bertujuan menjaga keharmonisan keluarga dan mencegah konflik. Ketika 
pembagian waris justru memicu rasa ketidakadilan akibat ketimpangan distribusi pra-
waris, maka tujuan tersebut tidak tercapai secara optimal. 

Dalam perspektif maqāṣid al-sharī‘ah, kondisi ini dapat dinilai sebagai kegagalan 
dalam mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan. Oleh karena itu, analisis 

 
30 Wahbah al-Zuhaylī, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Jilid VIII, h. 259–261. 
31 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law, h. 25–28. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

ketimpangan distribusi pra-waris perlu ditempatkan sebagai bagian dari upaya 
memahami hukum waris Islam secara lebih kontekstual dan berorientasi pada keadilan 
substantif.32 

5. Pembagian Waris Islam dalam Perspektif Maqāṣid al-Sharī‘ah 
 

a. Tujuan Hukum Waris dalam Maqāṣid al-Sharī‘ah 

Maqāṣid al-sharī‘ah merupakan kerangka konseptual yang menempatkan tujuan 
hukum Islam sebagai orientasi utama dalam memahami dan menerapkan ketentuan 
hukum. Dalam perspektif ini, hukum tidak hanya dipahami sebagai aturan normatif, 
tetapi sebagai instrumen untuk mewujudkan kemaslahatan dan mencegah 
kemudaratan.33 

Hukum waris Islam memiliki tujuan yang jelas, yaitu menjamin distribusi harta 
yang adil, melindungi hak ahli waris, serta mencegah konflik dan ketimpangan dalam 

keluarga. Pembagian waris juga berkaitan erat dengan perlindungan harta (ḥifẓ al-māl), 

salah satu tujuan pokok maqāṣid al-sharī‘ah.34 Melalui pembagian waris yang teratur dan 
mengikat, Islam berupaya menjaga kepastian hukum dan keberlanjutan kepemilikan 
harta dalam masyarakat. Namun, tujuan tersebut tidak hanya diukur dari kesesuaian 
dengan teks normatif, tetapi dari sejauh mana pembagian waris mampu mewujudkan 
keadilan dan kemaslahatan nyata bagi para ahli waris. 

b. Prinsip Al-‘Adl, Al-Maṣlaḥah, dan Raf‘ al-Ḍarar 

Keadilan (al-‘adl) merupakan prinsip utama dalam maqāṣid al-sharī‘ah dan 
menjadi landasan seluruh ketentuan hukum Islam. Keadilan tidak dipahami sebagai 
persamaan mutlak, melainkan sebagai distribusi hak dan kewajiban secara proporsional. 
Dalam konteks waris, keadilan menuntut agar pembagian harta tidak menimbulkan 
ketimpangan yang merugikan pihak tertentu.35 

Selain keadilan, maqāṣid al-sharī‘ah menekankan pentingnya kemaslahatan (al-

maṣlaḥah). Suatu ketentuan hukum dinilai tepat apabila mampu menghadirkan manfaat 
dan menjaga stabilitas sosial.36 Pembagian waris yang secara normatif sah tetapi 
menimbulkan konflik berkepanjangan atau memperburuk kondisi ekonomi ahli waris 
tertentu dapat dinilai tidak sejalan dengan prinsip kemaslahatan. 

Prinsip lain yang relevan adalah raf‘ al-ḍarar, yaitu penghilangan atau pencegahan 
kemudaratan. Dalam hukum Islam, kemudaratan harus dihindari sejauh mungkin.37 
Oleh karena itu, penerapan pembagian waris perlu mempertimbangkan potensi 
kerugian nyata yang ditimbulkan, terutama dalam kondisi keluarga yang telah 
mengalami ketimpangan distribusi harta sebelum pewaris meninggal dunia. 

 
32 Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah, h. 186–188. 
33 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law, h. 21–23. 
34 Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah, h. 183–184. 
35 Wahbah al-Zuhaylī, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Jilid I, h. 86–88. 
36 Al-Shaṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah, Jilid II (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah), h. 8–10. 
37 Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah,  235-238. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

c. Penilaian Kritis terhadap Pembagian Waris yang Kaku 

Praktik pembagian waris Islam sering diterapkan secara kaku dan formalistik, 
dengan menekankan kepatuhan terhadap ketentuan tekstual. Pendekatan ini memang 

menjamin kepastian hukum, namun tidak selalu menjamin tercapainya maqāṣid al-
sharī‘ah secara optimal. Ketika pembagian waris dilakukan tanpa mempertimbangkan 
konteks sosial dan distribusi pra-waris, penerapan yang kaku berpotensi menghasilkan 
keadilan prosedural, tetapi gagal mencapai keadilan substantif. Dalam kondisi tertentu, 
pembagian waris yang sah secara normatif justru dapat memperkuat ketimpangan 
ekonomi dan menimbulkan rasa ketidakadilan di antara ahli waris.38 

Oleh karena itu, maqāṣid al-sharī‘ah berfungsi sebagai alat evaluatif normatif 
untuk menilai apakah penerapan pembagian waris telah sejalan dengan tujuan keadilan, 
kemaslahatan, dan pencegahan kemudaratan. Pendekatan ini tidak dimaksudkan untuk 
menggugurkan ketentuan waris Islam, melainkan untuk memastikan bahwa 
penerapannya tetap berada dalam koridor tujuan syariat. 

6. Model Pendekatan Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Keluarga 
Muslim 
 

a. Landasan Konseptual Pendekatan Keadilan Substantif 

Pendekatan keadilan substantif dalam pembagian waris Islam bertolak dari 
pemahaman bahwa hukum waris tidak hanya bertujuan membagi harta secara sah, 
tetapi juga mewujudkan keadilan dan kemaslahatan bagi seluruh ahli waris. Dalam 

kerangka maqāṣid al-sharī‘ah, pembagian waris harus dinilai dari kemampuannya menjaga 

keadilan (al-‘adl), mewujudkan kemaslahatan (al-maṣlaḥah), dan mencegah kemudaratan 

(raf‘ al-ḍarar).39 Pendekatan ini juga tidak menafikan ketentuan normatif waris Islam, 
termasuk rasio 2:1, tetapi menempatkannya dalam konteks sosial dan relasi ekonomi 
keluarga secara menyeluruh. Dengan demikian, keadilan substantif berfungsi sebagai 
kerangka evaluatif untuk menilai apakah hasil pembagian waris telah sejalan dengan 
tujuan hukum Islam, terutama dalam kondisi adanya ketimpangan distribusi harta pra-
waris. 

b. Prinsip-Prinsip Pendekatan Keadilan Substantif 

Model pendekatan keadilan substantif dalam pembagian waris keluarga muslim 
dapat dibangun di atas beberapa prinsip normatif berikut. Pertama, pengakuan terhadap 
ketimpangan distribusi pra-waris. Hibah, nafkah, dan fasilitas pendidikan yang tidak 
merata semasa hidup pewaris perlu dipahami sebagai bagian dari konteks distribusi 
harta keluarga. Meskipun tidak mengubah ketentuan waris secara normatif, 
ketimpangan ini relevan dalam menilai keadilan hasil pembagian waris.40 

Kedua, orientasi pada keadilan hasil, bukan semata kepatuhan prosedural. 
Pembagian waris yang sah secara hukum perlu diuji dari dampaknya terhadap kondisi 
ekonomi ahli waris, terutama terhadap pihak yang secara sosial dan ekonomi lebih 

 
38 Muhammad Abu Zahrah, Uṣūl al-Fiqh, h. 278–280. 
39 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law, h. 23–25. 
40 Wahbah al-Zuhaylī, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Jilid V, h. 15–17. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

rentan. Prinsip ini sejalan dengan tujuan hukum Islam untuk melindungi pihak yang 
lemah.41 

Ketiga, pencegahan kemudaratan dan konflik keluarga. Pembagian waris yang 
menimbulkan ketegangan dan konflik berkepanjangan dapat dinilai tidak sejalan dengan 

maqāṣid al-sharī‘ah. Oleh karena itu, pendekatan keadilan substantif menempatkan 
keharmonisan keluarga sebagai bagian dari tujuan hukum waris.42 

c. Musyawarah dan Kesepakatan sebagai Instrumen Etis-Normatif 

Musyawarah (shūrā) merupakan metode penyelesaian sengketa yang sering 
dijalankan oleh Rasuullullah SAW, para sahabat dan para ulama. Dengan metode 
musyawarah,  hasil keputusan yang disepakati dianggap sebagai hasil keputusan yang 
memberikan kerelaan pada masing-masing pihak yang berkepentingan. Musyawarah 
dan kerelaan para pihak juga memiliki kedudukan penting dalam penyelesaian persoalan 
keluarga. Setelah bagian waris ditetapkan secara normatif, para ahli waris diperbolehkan 
melakukan kesepakatan ulang secara sukarela, selama tidak ada unsur paksaan dan tidak 
melanggar prinsip syariat.43 

Dalam konteks keadilan substantif, musyawarah dapat menjadi instrumen etis-
normatif untuk menyesuaikan hasil pembagian waris dengan kondisi riil para ahli waris. 
Melalui kesepakatan bersama, ketimpangan akibat distribusi pra-waris dapat 
diminimalkan tanpa menafikan ketentuan hukum waris Islam. Pendekatan ini 
menegaskan bahwa keadilan dalam hukum waris tidak hanya diwujudkan melalui 
aturan, tetapi juga melalui etika dan kesadaran moral para ahli waris. 

d. Kontribusi Model Keadilan Substantif terhadap Pembaruan Pemahaman 

Waris 

Model pendekatan keadilan substantif memberikan kontribusi konseptual dalam 
memahami hukum waris Islam secara lebih kontekstual. Pendekatan ini menjaga 
keseimbangan antara kepatuhan terhadap norma syariat dan kepekaan terhadap realitas 

sosial keluarga Muslim. Dengan menjadikan maqāṣid al-sharī‘ah sebagai alat evaluatif 
normatif, pembagian waris tidak dipahami secara kaku, tetapi dinilai dari 
kemampuannya mencapai tujuan keadilan dan kemaslahatan. Model ini tidak 
dimaksudkan untuk mengganti sistem waris Islam, melainkan untuk memperkaya cara 
pandang dalam menerapkannya secara adil dan bertanggung jawab. 

 
D. Penutup 

1. Kesimpulan  

Penelitian ini menunjukkan bahwa keadilan dalam hukum waris Islam tidak dapat 
dipahami secara sempit sebagai kepatuhan terhadap ketentuan normatif semata. Meskipun 
pembagian waris Islam, termasuk rasio 2:1 antara anak laki-laki dan perempuan, memiliki 
dasar normatif yang kuat dalam Al-Qur’an dan fikih klasik, penerapannya dalam konteks 

 
41 Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah, h. 185–187. 
42 Al-Shaṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah, Jilid II, h. 9–11. 
43 Ibn Qudāmah, Al-Mughnī, Jilid VI, h. 10–12. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

keluarga muslim kontemporer perlu diuji dari sisi dampak nyata pembagian tersebut 
terhadap para ahli waris. 

Ketimpangan distribusi harta pra-waris melalui hibah, nafkah, dan pembiayaan 
pendidikan yang tidak merata terbukti menjadi faktor penting yang memengaruhi keadilan 
hasil pembagian waris. Penerapan pembagian waris secara kaku dan formalistik dalam 
kondisi tersebut berpotensi menghasilkan keadilan prosedural, tetapi tidak selalu mencapai 
keadilan substantif sebagaimana dikehendaki oleh tujuan hukum Islam. 

Melalui pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah, penelitian ini menegaskan bahwa keadilan 

(al-‘adl), kemaslahatan (al-maṣlaḥah), dan pencegahan kemudaratan (raf‘ al-ḍarar) merupakan 
tujuan utama hukum waris Islam. Oleh karena itu, pembagian waris perlu dinilai tidak 
hanya dari kesesuaiannya dengan teks hukum, tetapi juga dari kemampuannya menjaga 
keseimbangan sosial, melindungi pihak yang lebih rentan, dan mencegah konflik dalam 
keluarga. Model pendekatan keadilan substantif yang ditawarkan dalam penelitian ini 
memberikan kerangka konseptual untuk memahami dan menerapkan hukum waris Islam 
secara lebih kontekstual tanpa menafikan prinsip-prinsip normatif syariat. 

2. Saran 

Peneliti mengajukan beberapa saran berdasarkan temuan dan analisis dari penelitian 
ini. Pertama, masyarakat muslim perlu meningkatkan pemahaman hukum waris Islam yang 
tidak hanya berorientasi pada aspek normatif-formal, tetapi juga pada tujuan dan dampak 
sosialnya. Edukasi hukum waris bagi masyarakat muslim perlu menekankan pentingnya 

keadilan substantif dan maqāṣid al-sharī‘ah dalam pembagian harta keluarga. 

Kedua, dalam praktik pembagian waris, keluarga muslim dianjurkan untuk 
mengedepankan musyawarah dan kesepakatan bersama sebagai sarana etis-normatif untuk 
meminimalkan ketimpangan akibat distribusi harta pra-waris. Musyawarah dapat menjadi 
ruang untuk menyesuaikan hasil pembagian waris dengan kondisi riil para ahli waris tanpa 
melanggar ketentuan syariat. 

Ketiga, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan kajian ini melalui 
pendekatan empiris atau perbandingan dengan praktik hukum waris di berbagai komunitas 
muslim. Dengan demikian, kajian keadilan substantif dalam hukum waris Islam dapat 
diperkaya dan memberikan kontribusi yang lebih luas bagi pengembangan hukum keluarga 
Islam di Indonesia. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu Zahrah, Muhammad. Al-Mīrāṡ wa Aḥkāmuh. Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī. 1957. 

Abu Zahrah, Muhammad. Uṣūl al-Fiqh. Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī. 1958. 
Ali, Zainuddin. Pelaksanaan Hukum Waris Islam di Indonesia. Jakarta: Sinar Grafika. 2008. 
Amin, Al-Nur Kholis. “Hibah Orang Tua kepada Anak sebagai Pengganti Waris (Telaah 

Hermeneutika terhadap Pasal 211 Kompilasi Hukum Islam)”. Jurnal Al-Ahwal. 6 
(1). 2016. 

Auda, Jasser. Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT. 2008. 
Basri, Saifullah. “Hukum Waris Islam (Fara’id) dan Penerapnnya dalam Mayarakat Islam”. 

Jurnal Kepastian Hukum dan Keadilan. 1 (2).  Juni 2020. 
Engineer, Asghar Ali. “Justice and Inheritance in Islam”. Islamic Studies. 33 (4). 1994. 
Fatorina, Feri. “Hibah dalam Sistem Pembagian Waris Islam”. Matan. 3 (2). 2021. 



Hikmiyyah dan Fathul Ulum: Keadilan Substantif dalam Pembagian Waris Islam: Analisis Ketimpangan Distribusi 

Pra-Waris dalam Keluarga Muslim 

Al-Qadlaya 
Jurnal Hukum Keluarga Islam    Vol. 5, No. 1, Desember 2025 

Hakim, M. Lutfi. “Keadilan Kewarisan Islam terhadap Bagian Waris 2:1 antara Laki-Laki 
dengan Perempuan Perspektif Filsafat Hukum Islam”. Al-Maslahah. 12 (1). 2016. 

Ibn ‘Āshūr. Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah. Tunis: Dār al-Salām. 2001. 
Ibn Qudāmah. Al-Mughnī. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. Tth. 
Manan, Abdul. “Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia”. Jurnal Mimbar Hukum. 

22 (3). 2010.  
Mulia, Siti Musdah. “Reformasi Hukum Keluarga Islam: Mengapa dan Bagimana?”. Al-

Jami’ah: Journal of Islamic Studies. 41 (1). 2003. 

Al-Nawawī. Al-Majmū‘ Sharḥ al-Muhadhdhab. Beirut: Dār al-Fikr. Tth. 
Nurhadi. “Kedudukan Hibah dalam Sistem Hukum Waris Islam”. Jurnal Al-Qanun. 19 (2). 

2016.  
Rofiq, Ahmad. Fiqh Mawaris. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 1993. 
Sabiq, Sayyid. Fiqh al-Sunnah. Kairo: Dār al-Fath li al-I‘lām al-‘Arabī. Tth. 

Al-Shaṭibī. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. Tth. 
Suma, Muhammad Amin. Hukum Waris Islam di Dunia Islam. Jakarta: PT. Raja Grafindo 

Persada. 2004. 
Thanthawi, Muhammad Sayyid. Al-Tafsir al-Wasith. Kairo: Dar al-Ma’arif. 1998. 
Zein, Satria Effendi M. Problematika Hukum Keluarga Islam Kontemporer. Jakarta: Kencana. 

2004. 
Al-Zuhaylī, Wahbah. Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. Damaskus: Dār al-Fikr. 1985. 


