SIEAJUE?DIN

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam
Vol. 05 No. 01(2025)

Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin

Analisis Fungsi Al-Quwwah Al-Alimah (Daya Mengetahui) dalam Membentuk
Karakter Ulul Albab: Studi Tokoh Al-Ghazali

Husen', Ahmad Taufiq?, Muzammil3, Iwan Fikri¢4, Titin Nurhidayati>
v»3%5 Universitas Al Falah As - Sunniyah Kencong Jember

Email : husenjaelaniss@gmail.com’, taufiq26051986@gmail.com?, zammilmuzam82@gmail.com?,
iwanfikris8@gmail.com?, titinnurhidayati@uas.ac.id®

DOI:
Received: Des 2025 | Accepted: Des 2025 | Published: Des 2025

Abstract

This abstract analyzes the function of al-quwwah al-'alimah (the power of knowing) in the formation of
the character of ulul albab based on Al-Ghazali's thought. This research aims to explain how the
structure of knowing power in the soul according to Al-Ghazali can be a conceptual basis for the
formation of a balanced figure of ulul albab intellectually, spiritually, and morally.

The background of this study rests on the need for contemporary Islamic education to give birth to
human beings with the character of ulul albab, namely figures who have spiritual depth, breadth of
knowledge insight, and moral maturity in the midst of modern moral crisis. Al-Ghazali's thought is
positioned as a relevant classical framework, because he systematically formulates the structure of the
soul and the sources of knowledge (senses, intellect, and inspiration) and relates it to the goal of
education, namely the happiness of the world-hereafter through tazkiyatun nafs and the formation of
noble morals.

The method used is literature research with a historical-philosophical approach to Al-Ghazali's main
works, such as lhya' 'Ulum al-Din, al-Mungidz min al-Dhalal, and writings on the soul and intellect,
which are then dialogued with literature on ulul albab and character education. The data were
analyzed through the steps of collecting, classifying, and interpreting key concepts about al-quwwah
al-'alimah and the character of ulul albab, so that a functional relationship between the structure of
knowing power and personality formation appeared.

The results of the study show that al-quwwah al-'alimah in Al-Ghazali, which includes theoretical,
practical, and openness to inspiration, serves as a center for knowledge processing that directs moral
will and behavior. When this power of knowing is fostered through a combination of dhikr, fikr, and
pious deeds as the character of ulul albab in the Qur'an, it gives birth to a person who is strong in faith,
sharp in reason, soft spirituality, and noble character in social behavior.

In conclusion, the integration of the concept of al-quwwah al-'alimah Al-Ghazali with the ideal of ulul
albab provides a strong theoretical foundation for the design of holistic Islamic character education.
The strengthening of the power of knowing not only in the cognitive aspect, but also in the spiritual
and ethical dimensions, is seen as strategic to form a generation of ulul albab who are able to respond

1

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025)
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin



https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin
https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin
mailto:1
mailto:taufiq26051986@gmail.com2
mailto:zammilmuzam82@gmail.com3
mailto:iwanfikri58@gmail.com4

to the challenges of the times without losing the orientation of monotheism and morals
Keywords: character, Islamic education, soul, intellectual-spiritual

Keywords: character, Islamic education, soul, intellectual-spiritual

Abstrak

Abstrak ini menganalisis fungsi al-quwwah al-‘alimah (daya mengetahui) dalam pembentukan karakter
ulul albab berdasarkan pemikiran Al-Ghazali. Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana struktur
daya mengetahui dalam jiwa menurut Al-Ghazali dapat menjadi landasan konseptual bagi pembentukan
sosok ulul albab yang berimbang secara intelektual, spiritual, dan moral.

Latar belakang kajian ini bertumpu pada kebutuhan pendidikan Islam kontemporer untuk melahirkan
manusia berkarakter ulul albab, yaitu sosok yang memiliki kedalaman spiritual, keluasan wawasan ilmu,
dan kematangan akhlak di tengah krisis moral modern. Pemikiran Al-Ghazali diposisikan sebagai
kerangka klasik yang relevan, karena ia merumuskan struktur jiwa dan sumber-sumber ilmu (indra, akal,
dan ilham) secara sistematis serta mengaitkannya dengan tujuan pendidikan, yakni kebahagiaan dunia-
akhirat melalui tazkiyatun nafs dan pembentukan akhlak mulia.

Metode yang digunakan adalah penelitian kepustakaan dengan pendekatan historis-filosofis terhadap
karya-karya utama Al-Ghazali, seperti lhya’ ‘Ulum al-Din, al-Mungidz min al-Dhalal, dan tulisan-tulisan
tentang jiwa dan akal, yang kemudian didialogkan dengan literatur tentang ulul albab dan pendidikan
karakter. Data dianalisis melalui langkah pengumpulan, klasifikasi, dan interpretasi konsep-konsep kunci
tentang al-quwwah al-‘alimah serta karakter ulul albab, sehingga tampak hubungan fungsional antara
struktur daya mengetahui dan pembentukan kepribadian.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-quwwah al-‘dlimah pada Al-Ghazali, yang mencakup akal
teoretis, praktis, dan keterbukaan pada ilham, berfungsi sebagai pusat pengolahan pengetahuan yang
mengarahkan kehendak dan perilaku moral. Ketika daya mengetahui ini dibina melalui kombinasi dzikr,
fikr, dan amal saleh sebagaimana karakter ulul albab dalam Al-Qur’an, ia melahirkan pribadi yang kokoh
akidah, tajam nalar, lembut spiritualitas, serta berakhlak mulia dalam perilaku sosial.

kesimpulannya, integrasi konsep al-quwwah al-‘alimah Al-Ghazali dengan ideal ulul albab menyediakan
landasan teoritis yang kuat bagi desain pendidikan karakter Islam yang holistik. Penguatan daya
mengetahui bukan hanya pada aspek kognitif, tetapi juga pada dimensi spiritual dan etis, dipandang
strategis untuk membentuk generasi ulul albab yang mampu merespons tantangan zaman tanpa
kehilangan orientasi tauhid dan akhlak

Kata Kunci: karakter, pendidikan Islam, jiwa, intelektual-spiritual

Pendahuluan

Pendidikan Islam masa kini dihadapkan pada persoalan mendasar berupa keterpisahan
antara kecerdasan intelektual dan kedalaman spiritual, yang kerap melahirkan individu cerdas
secara akademik namun lemah dalam integritas moral. Ideal Ulul Albab sebagaimana
digambarkan dalam Al-Qur'an sesungguhnya menawarkan paradigma holistik yang
menyatukan kekuatan dzikir dan ketajaman fikr. Namun, upaya pedagogis untuk
mewujudkannya sering terhambat oleh pemahaman yang parsial terhadap dinamika internal
jiwa manusia. Dalam konteks ini, Al-Ghazali sebagai tokoh utama dalam psikologi Islam
menghadirkan kerangka komprehensif tentang struktur jiwa, di mana pembentukan akhlak
mulia dipahami sebagai proses bertahap melalui pengelolaan dan pengaktifan potensi-potensi

2|

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025)
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin



https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin

jiwa tertentu, bukan sebagai hasil instan.” Dengan demikian, peninjauan ulang terhadap
pemikiran Al-Ghazali menjadi semakin relevan untuk merumuskan fondasi filosofis yang kuat
dalam membangun karakter Ulul Albab di tengah kompleksitas krisis manusia modern.?

Dalam kerangka psikologi Al-Ghazali, pencapaian derajat Ulul Albab sangat ditentukan
oleh pengaktifan optimal Al-Quwwah Al-‘Alimah (daya mengetahui), yang berperan sebagai
gerbang utama bagi persepsi rasional sekaligus intuitif manusia terhadap realitas. Daya ini tidak
berhenti pada fungsi kognitif berupa pengumpulan informasi (knowledge acquisition), tetapi
bekerja sebagai mudrikah (instrumen persepsi) yang mampu membedakan antara kebenaran
dan kebatilan serta menuntun kehendak (iraddah) menuju kebajikan.3 Apabila Al-Quwwah Al-
‘Alimah tidak berfungsi secara sehat dan terarah, potensi ‘agl (akal) manusia akan gagal
menembus makna batiniah (haqgiqah), sehingga karakter Ulul Albab yang meniscayakan
kebijaksanaan mendalam (hikmah) tidak mungkin terwujud.*

Kendati literatur mengenai Al-Ghazali dan konsep Ulul Albab sangat melimpah, terdapat
dikotomi yang nyata dalam tren penelitian yang ada. Di satu sisi, kajian Ulul Albab dalam ranah
tafsir tarbawi lebih banyak menyoroti karakteristik normatif dan dampak sosialnya, namun
luput membedah dinamika psikologis internalnya.> Di sisi lain, diskursus mengenai psikologi Al-
Ghazali kerap terbatas pada pemetaan teoritis daya-daya jiwa (quwwah), tanpa mengaitkannya
secara fungsional sebagai fondasi pembentukan profil manusia paripurna atau Ulul Albab.®

Kesenjangan ini meninggalkan sebuah problem fundamental: bagaimana mekanisme
operasional Al-Quwwah Al-Alimah dalam konstruksi pemikiran Al-Ghazali mampu
mentransformasi potensi akal menjadi karakter Ulul Albab? Literatur terdahulu belum berhasil
memetakan korelasi fungsional antara 'daya mengetahui' ini dengan indikator Ulul Albab secara
komprehensif. Akibatnya, diskursus akademik cenderung stagnan pada definisi ontologis ('apa
itu'), sembari mengabaikan proses psikologis ('bagaimana caranya').” Tanpa kejelasan
mengenai modus operandi ini, konsep pendidikan karakter Islam mengalami kekosongan
landasan metodologis pada aspek psikospiritualnya.®

Penelitian ini memosisikan dirinya untuk mengisi ruang kosong tersebut dengan
menawarkan analisis integratif yang menempatkan Al-Quwwah Al-Alimah sebagai variabel
determinan dalam pembentukan karakter Ulul Albab. Jawaban atas permasalahan ini memiliki
urgensi tinggi, tidak hanya untuk merekonstruksi pemikiran psikologi pendidikan Al-Ghazali
secara utuh, tetapi juga untuk menyumbangkan kerangka teoretis yang dapat diaplikasikan
dalam pengembangan kurikulum pendidikan karakter berbasis jiwa.? Dengan demikian, studi ini
berkontribusi dalam memperkaya khazanah akademik dengan menggeser fokus kajian dari

1 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulumuddin, Jilid 11l (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.), 14.

2 Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), 136

3 AbuHamid Al-Ghazali, Ma’arij al-Quds fi Madarij Ma’rifat al-Nafs (Kairo: Maktabah al-Jundi, 1968),

# Yasien Mohamed, The Path to Virtue: The Ethical Philosophy of al-Raghib al-Isfahani (Kuala Lumpur: ISTAC, 2006), 210.
(Digunakan sebagai pembanding konteks psikologi moral klasik

5 Lihat misalnya: Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-konsep Kunci (Jakarta: Paramadina,
1996), 560; yang membahas Ulul Albab dari sisi sosiologis

5 M. Amin Abdullah, The Idea of Universality of Ethical Norms in Ghazali and Kant (Ankara: Turkiye Diyanet Vakfi, 1992), 45
7 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas (Bandung: Mizan, 2003), 188.
(Membahas perlunya internalisasi adab yang sering luput dalam kajian teknis)

8 Malik Badri, The Dilemma of Muslim Psychologists (London: MWH London Publishers, 1979), 89.

° gslman Bakar, Classification of Knowledge in Islam (Cambridge: Islamic Texts Society, 1998), 205

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025)
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin



https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin

sekadar deskripsi karakter menuju analisis dinamika fungsi jiwa yang melatarbelakanginya.™

Metode Penelitian

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah penelitian kualitatif dengan
jenis studi kepustakaan (library research) dan pendekatan studi tokoh. Penelitian difokuskan
pada eksplorasi mendalam terhadap gagasan Al-Ghazali mengenai al-quwwah al-‘alimah dan
relevansinya bagi pembentukan karakter ulul albab, dengan menjadikan teks-teks tertulis
sebagai sumber utama data. Sumber data primer meliputi karya-karya pokok Al-Ghazali yang
berkaitan dengan jiwa, akal, dan akhlak, sedangkan data sekunder berupa buku, artikel jurnal,
dan karya ilmiah lain yang mengulas pemikiran Al-Ghazali dan konsep ulul albab."

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu penelusuran,
pembacaan kritis, dan pencatatan sistematis terhadap teks-teks Al-Ghazali dan literatur yang
relevan dengan fokus penelitian. Proses ini mencakup identifikasi tema-tema pokok, klasifikasi
konsep-konsep kunci seperti al-quwwah al-‘alimah, jiwa, akal, akhlak, serta karakter ulul albab,
kemudian menyusun kutipan-kutipan penting yang akan dianalisis lebih lanjut."™

Analisis data menggunakan model analisis kualitatif Miles dan Huberman yang meliputi
tiga tahap utama: reduksi data, penyajian data (data display), dan penarikan
kesimpulan/verifikasi. Pada tahap reduksi data, peneliti memilih dan menyaring informasi yang
relevan dengan fokus penelitian; pada tahap penyajian data, temuan-temuan konsep disusun
dalam bentuk uraian tematik; sedangkan pada tahap penarikan kesimpulan, dilakukan
interpretasi kritis terhadap hubungan antara al-quwwah al-‘alimah dan karakter ulul albab.
Validitas temuan diperkuat melalui pembandingan silang antar-sumber (triangulasi sumber)
dalam literatur yang dikaji.

Hasil dan Pembahasan

Hakikat Al-Quwwah Al-Alimah dalam Psikologi Al-Ghazali Dalam pandangan Al-Ghazali,
jiwa manusia memiliki stratifikasi daya yang kompleks, di mana Al-Quwwah Al-Alimah (daya
mengetahui) menempati posisi sentral sebagai pembeda antara manusia dan hewan, yang
memungkinkan seseorang melampaui persepsi indrawi menuju pemahaman metafisik.”> Daya
ini tidak semata-mata bersifat kognitif dalam pengertian modern, melainkan sebuah fakultas
spiritual-intelektual yang berpusat di hati (qalb) dan akal (aqgl). Tanpa fungsi optimal dari daya
ini, manusia akan terjebak pada derajat bahimiyah (kebinatangan) yang hanya didorong oleh
syahwat dan amarah semata.™

Hierarki Pengetahuan: Dari Indrawi ke Laduni Fungsi Al-Quwwah Al-Alimah bekerja
secara bertahap, dimulai dari pengolahan data mahsusat (objek indrawi) melalui panca indra
luar, kemudian disimpan oleh al-khayal (imajinasi), dan dianalisis oleh akal rasional.”> Al-Ghazali
menjelaskan bahwa bagi seorang calon Ulul Albab, daya mengetahui tidak boleh berhenti pada
rasionalitas formal, tetapi harus mendaki menuju al-dzauq (rasa spiritual). Proses ini menuntut
transformasi dari pengetahuan ta'limi (yang diajarkan) menuju potensi pengetahuan laduni

1 Hamdani Bakran Adz-Dzaky, Psikologi Kenabian: Prophetic Psychology (Yogyakarta: Pustaka Al-Mujadi, 2004), 112.
11 Almustofa open university:metode penelitian kualitatif dan kuantitatif dalam Pendidikan islam
12 https:/fjurnal.umsu.ac.id/index.php/insis/article/download/18345/pdf

13 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin Jilid 111, (Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.th), him. 12.
14 M. Yasien Mohamed, Insan: A Psychological Conception, (Kuala Lumpur: lkrag, 1998), him. 45.
15@Fu Hamid Al-Ghazali, Mishkat al-Anwar, terj. W.H.T. Gairdner, (Lahore: Sh. AMuhammad Ashraf, 1952), him.89.

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025)
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin



https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin

(ilham), di mana hati menjadi cermin yang bersih untuk memantulkan kebenaran ilahiah tanpa
distorsi hawa nafsu.'

Peran Al-Agl sebagai Panglima Jiwa Dalam struktur Al-Quwwah Al-Alimah, akal berfungsi
sebagai "panglima" yang harus menundukkan dua kekuatan lain, yaitu Al-Quwwah Al-
Ghadabiyah (daya marah) dan Al-Quwwah Al-Syahwiyah (daya syahwat).”” Karakter Ulul Albab
hanya dapat terbentuk jika Al-Alimah mampu memegang kendali penuh, menjadikan marah
sebagai keberanian (syaja'ah) dan syahwat sebagai menjaga kehormatan (iffah). Kegagalan
daya mengetahui dalam mengendalikan kedua daya tersebut akan menyebabkan terbaliknya
tatanan jiwa, di mana akal justru menjadi tawanan yang melayani keinginan rendah, sebuah
kondisi yang dijauhi oleh Ulul Albab.™®

Interkoneksi Hati dan Otak dalam Proses Kognisi Analisis terhadap karya Al-Ghazali
menunjukkan bahwa Al-Quwwah Al-Alimah bukanlah entitas yang terpisah dari fisiologis, namun
memiliki dimensi metafisik yang lebih dominan; meskipun otak memproses informasi, latifah
rabbaniyah (subtansi ketuhanan) di dalam hatilah yang sesungguhnya "melihat"."” Bagi Ulul
Albab, ketajaman Al-Alimah bukan diukur dari kecerdasan 1Q semata, melainkan dari hidupnya
bashirah (mata hati). Ketika bashirah aktif, seseorang mampu melihat akibat dari suatu
perbuatan sebelum perbuatan itu dilakukan, sebuah ciri khas kearifan yang melampaui
kecerdasan teknis.*°

Definisi Ulul Albab: Integrasi Dzikir dan Fikir Karakter Ulul Albab yang disebutkan dalam
Al-Qur'an (QS. Ali Imran: 190-191) adalah manifestasi sempurna dari berfungsinya Al-Quwwah Al-
Alimah, di mana Al-Ghazali menafsirkan bahwa mereka adalah orang yang menyatukan dzikr
(mengingat Tuhan) dan fikr (memikirkan ciptaan).?' Daya mengetahui pada individu ini tidak
sekuler; ia menggunakan alam semesta sebagai objek tafakkur untuk sampai pada pengenalan
akan Sang Pencipta (Ma'rifatullah). Dualitas aktivitas ini menunjukkan bahwa kognisi dalam
Islam tidak bebas nilai, melainkan sarat akan tujuan transenden.?

Tazkiyatun Nafs sebagai Metode Pengasahan Daya Mengetahui Agar Al-Quwwah Al-
Alimah dapat berfungsi membentuk karakter Ulul Albab, Al-Ghazali mensyaratkan adanya
Tazkiyatun Nafs (penyucian jiwa), karena debu-debu dosa dan ketergantungan pada duniawi
dianggap sebagai hijab yang menumpulkan daya kognitif-spiritual ini.>3> Oleh karena itu,
mujahadah (bersungguh-sungguh melawan hawa nafsu) adalah prasyarat epistemologis.
Seorang Ulul Albab tidak mendapatkan kebijaksanaan hanya dengan membaca buku, tetapi
dengan membersihkan cermin hatinya sehingga Al-Quwwah Al-Alimah dapat memantulkan
cahaya ilmu (nur al-ilm) secara presisi.?*

16 Osman Bakar, Classification of Knowledge in Islam, (Cambridge: Islamic Texts Society, 1998), him. 201.

17 Abu Hamid Al-Ghazali, Mizan al-Amal, (Kairo: Dar al-Ma'arif, 1964), him. 34.

18 Abdul Muijib, Kepribadian dalam Psikologi Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2006), him. 112.

19 Mustofa Mahmoud, Dialog Antara Akal dan Hati, (Bandung: Pustaka Hidayah, 2002), him. 55.

20 Abu Hamid Al-Ghazali, Kimiya-yi Sa'adat, terj. Claude Field, (London: Wajidalis, 1980), him. 18.

21 Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah Vol. 2, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), him. 180.

22 Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad Naquib al-Attas, (Kuala Lumpur:
ISTAC, 1998), him. 115.

2 sa'id Hawwa, Tarbiyatuna Ar-Ruhiyah, (Kairo: Dar al-Salam, 1990), him. 76.

245AFU Hamid Al-Ghazali, Ihya 'Ulumuddin Jilid (Semarang: Toha Putra, t.th), him. 48.

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025)
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin



https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin

Dari llmu Menuju Amal: Indikator Fungsional Indikator utama berfungsinya Al-Quwwah
Al-Alimah pada sosok Ulul Albab adalah transformasi ilmu menjadi amal, mengingat Al-Ghazali
sangat keras mengkritik ilmu yang tidak membuahkan karakter (ilmu al-muamalah).?s Bagi Ulul
Albab, mengetahui kebaikan secara kognitif harus berbanding lurus dengan pelaksanaan
kebaikan tersebut secara konatif. Daya mengetahui yang sehat akan melahirkan rasa khasyyah
(takut) kepada Allah, yang secara otomatis mengerem perilaku menyimpang dan mendorong
perilaku etis.?®

Kemampuan Mengambil Intisari (Al-Lubb) Istilah Albab adalah bentuk jamak dari Lubb,
yang berarti inti atau saripati; Al-Ghazali menjelaskan bahwa fungsi Al-Quwwah Al-Alimah pada
level tertinggi adalah kemampuan menyaring kulit (gisyr) untuk mendapatkan isi (lubb).?
Karakter Ulul Albab ditandai dengan kemampuan memilah informasi, tidak terjebak pada
simbolisme agama semata, tetapi memahami substansi syariat. Mereka mampu melihat hikmah
di balik musibah dan melihat aturan Tuhan di balik fenomena alam, sebuah kemampuan analisis
mendalam yang ditenagai oleh kejernihan spiritual.?®

Stabilitas Emosi dan Kematangan Intelektual Keseimbangan psikologis adalah hasil
langsung dari dominasi Al-Quwwah Al-Alimah, di mana seorang Ulul Albab memiliki stabilitas
emosi (thuma’ninah) karena akalnya telah diterangi oleh wahyu.?9 Al-Ghazali menyebutkan
bahwa keraguan (syak) adalah penyakit Al-Alimah, dan obatnya adalah keyakinan (yagin) yang
tumbuh dari penalaran yang sehat dan dzikir yang kuat. Dengan demikian, karakter Ulul Albab
menampilkan ketenangan di tengah krisis, karena daya mengetahuinya mampu memetakan
masalah duniawi sebagai sesuatu yang sementara dan kecil dibandingkan urusan ukhrawi.3°

Kritis terhadap Diri Sendiri (Muhasabah) Fungsi introspektif dari Al-Quwwah Al-Alimah
melahirkan sikap muhasabah (evaluasi diri), di mana Al-Ghazali menekankan bahwa akal yang
sehat akan selalu curiga terhadap tipu daya nafsu.3' Karakter Ulul Albab menggunakan daya
kognitifnya bukan untuk mencari kesalahan orang lain, melainkan untuk membedah
kekurangan diri sendiri. Analisis diri yang tajam ini mencegah arogansi intelektual (ujub) yang
sering menjangkiti kaum cendekiawan, menjadikan mereka pribadi yang rendah hati (tawadhu)
meskipun berilmu tinggi.>*

Daya Mengetahui dan Tanggung Jawab Sosial Meskipun Ulul Albab memiliki dimensi
spiritual yang kuat, AI-Quwwah Al-Alimah mengarahkan mereka untuk peka terhadap realitas
sosial dan mendistribusikan pengetahuan untuk kemaslahatan umat (islah al-ummah).33 Al-
Ghazali dalam Nasihat al-Mulk menunjukkan bahwa kebijaksanaan akal harus berkontribusi pada
keadilan, sehingga karakter Ulul Albab tidak hidup di menara gading. Pengetahuan bagi mereka
adalah amanah yang harus didistribusikan, bukan sekadar untuk kepuasan intelektual pribadi.34

Hikmah: Puncak Fungsi Al-Quwwah Al-Alimah Buah matang dari Al-Quwwah Al-Alimah

25 Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), ~hlm. 98.

26 Abu Hamid Al-Ghazali, Ayyuhal Walad, (Beirut: Dar al-Minhaj, 2005), him. 25.

27Raghib Al-Isfahani, Mu'jam Mufradat Alfazh Al-Qur'an, (Beirut: Dar al-Qalam, 1412 H), him. 733.

28 Abu Hamid Al-Ghazali, Jawahir al-Qur'an, (Makkah: Maktabah al-Tijariyah, t.th), him. 32.

29 Hasan Langgulung, Asas-Asas Pendidikan Islam, (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1988), him. 210.

30 Abu Hamid Al-Ghazali, Al-Mungidh min al-Dalal, (Kairo: Dar al-Kutub al-Haditsah, 1972), him. 40.

31 Achmad Mubarok, Jiwa dalam Al-Qur'an, (Jakarta: Paramadina, 2000), him. 67.

32 Abu Hamid Al-Ghazali, Mukasyafatul Qulub, (Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 2004), him. 105.

33 zainuddin Sardar, Islamic Futures: The Shape of Ideas to ~Come, (Kuala Lumpur: Pelanduk Publications, 1988), him. 55

34 Abu Hamid Al-Ghazali, Nasihat al-Mulk, terj. F.R.C. Bagley, (London: Oxford University Press, 1964), him. 14.
6|

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025)
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin



https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin

adalah Hikmah (kebijaksanaan), yang didefinisikan Al-Ghazali sebagai keadaan ketika jiwa
mampu menempatkan sesuatu pada tempatnya secara proporsional.3> Bagi Ulul Albab, hikmah
adalah cahaya yang membimbing setiap keputusan; ini berbeda dengan sekadar "pintar' atau
"cerdik". Kecerdikan tanpa hikmah bisa menjadi kelicikan, sedangkan Al-Alimah yang telah
disinari iman menghasilkan keputusan yang adil, visioner, dan maslahat yang menjadi ciri utama
kepemimpinan profetik.3®

Implikasi dalam Pendidikan Karakter Modern Relevansi pemikiran Al-Ghazali tentang Al-
Quwwah Al-Alimah sangat signifikan bagi pendidikan karakter modern, yang saat ini sering kali
hanya mengasah aspek kognitif-logis (otak kiri) dan mengabaikan aspek intuitif-
spiritual.3’Pembentukan Ulul Albab menuntut kurikulum yang mengintegrasikan sains dan
agama, menstimulasi reasoning sekaligus spiritual awareness. Pendidikan harus diarahkan untuk
melatih daya mengetahui agar mampu melihat jejak Tuhan dalam setiap mata pelajaran, dari
fisika hingga sosiologi.?®

Tantangan Materialisme terhadap Daya Mengetahui Di era kontemporer, tantangan
terbesar bagi pembentukan Ulul Albab adalah hegemoni materialisme yang mereduksi fungsi
Al-Quwwah Al-Alimah hanya pada tataran empiris, serta bahaya hubb al-dunya (cinta dunia)
yang menurut Al-Ghazali dapat membutakan mata hati3® Jika daya mengetahui hanya
digunakan untuk mengejar keuntungan material, karakter yang terbentuk adalah karakter yang
manipulatif, bukan Ulul Albab. Oleh karena itu, penguatan basis filosofis dan teologis menjadi
benteng perlindungan bagi kemurnian daya intelektual manusia.4°

Sintesis: Menuju Insan Kamil Sebagai penutup analisis, fungsi optimal Al-Quwwah Al-
Alimah dalam bingkai pemikiran Al-Ghazali adalah jalan menuju Insan Kamil (manusia
sempurna).*' Karakter Ulul Albab bukanlah utopia, melainkan capaian realistis bagi mereka
yang mampu menyelaraskan potensi akal dan hati di bawah bimbingan wahyu. Sinergi antara
tajamnya analisis pikir dan beningnya zikir menciptakan pribadi yang prestatif di dunia namun
tetap berorientasi akhirat, sebagaimana esensi pendidikan Islam untuk mencetak manusia yang
utuh, cerdas, dan bermoral mulia.4?

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis mendalam terhadap pemikiran Al-Ghazali, dapat disimpulkan
bahwa Al-Quwwah Al-Alimah (daya mengetahui) berfungsi sebagai fondasi ontologis dan
epistemologis dalam pembentukan karakter Ulul Albab. Bagi Al-Ghazali, daya ini tidak terbatas
pada aktivitas kognitif-rasional semata, melainkan mencakup dimensi spiritual-intuitif yang
berpusat di hati (qalb). Karakter Ulul Albab terbentuk secara paripurna ketika daya mengetahui
ini berhasil memegang kendali penuh atas Al-Quwwah Al-Ghadabiyah (daya marah) dan Al-
Quwwah Al-Syahwiyah (daya syahwat), sehingga mentransformasikan potensi hewani manusia

35 syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism, (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), him. 78.
36 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya 'Ulumuddin Jilid 1V, Beirut: Dar al-Fikr, 1995), him. 201.
37 Rosnani Hashim, Educational Dualism in Malaysia, (Kuala Lumpur: Oxford University Press, 1996), him. 44.
38 Imam Suprayogo, Reformulasi Visi Pendidikan Islam, Malang: UIN Maliki Press, 2015), him. 32.
39 Mulyadhi Kartanegara, Menembus Batas Waktu: Panorama Filsafat Islam, (Bandung: Mizan, 2002), him. 88.
40 Abu Hamid Al-Ghazali, Faisal at-Tafriq baina al-Islam wa al-Zandagah, (Damaskus: Dar al-Hikmah, 1993), him. 22.
41 Abdul Karim Al-Jili, Al-Insan Al-Kamil, (Kairo: Maktabah Mustafa al-Babi al-Halabi, 1970), him. 9.
42 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya 'Ulumuddin Jilid 111, (Kairo: Dar al-Hadits, 2004), him. 18.
7|

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025)
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin



https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin

menjadi kualitas insani yang luhur. Dengan demikian, esensi Ulul Albab adalah integrasi dialektis
antara ketajaman intelektual (fikr) dan kesadaran spiritual (dzikr), yang mengantarkan individu
melampaui pengetahuan formal menuju pengenalan hakikat kebenaran tertinggi
(Ma'rifatullah).

Lebih lanjut, studi ini menegaskan bahwa aktualisasi Al-Quwwah Al-Alimah menuntut adanya
metode Tazkiyatun Nafs (penyucian jiwa) sebagai prasyarat mutlak untuk membersihkan hijab
materialisme yang mendistorsi persepsi akal. Implikasi praktisnya, seorang Ulul Albab tidak
berhenti pada akumulasi pengetahuan teoretis, melainkan memanifestasikannya dalam bentuk
hikmah dan amal saleh yang berdampak sosial (kesalehan sosial). Keterpaduan antara ilmu,
iman, dan amal ini menjadi indikator vital kesehatan mental dalam psikologi Islam, menjadikan
sosok Ulul Albab sebagai prototipe manusia paripurna (Insan Kamil) yang memiliki stabilitas
emosi, visi transendental, serta integritas moral yang kokoh dalam menghadapi tantangan
zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulumuddin, Jilid 11l (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.), 14.

'Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), 136

AbuHamid Al-Ghazali, Ma’arij al-Quds fi Madarij Ma’rifat al-Nafs (Kairo: Maktabah al-Jundi, 1968),

Yasien Mohamed, The Path to Virtue: The Ethical Philosophy of al-Raghib al-Isfahani (Kuala Lumpur:
ISTAC, 2006), 210. (Digunakan sebagai pembanding konteks psikologi moral klasik

Lihat misalnya: Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-konsep Kunci
(Jakarta: Paramadina, 1996), 560; yang membahas Ulul Albab dari sisi sosiologis

M. Amin Abdullah, The Idea of Universality of Ethical Norms in Ghazali and Kant (Ankara: Turkiye
Diyanet Vakfi, 1992), 45

Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas (Bandung:
Mizan, 2003), 188. (Membahas perlunya internalisasi adab yang sering luput dalam kajian teknis)

Malik Badri, The Dilemma of Muslim Psychologists (London: MWH London Publishers, 1979), 89.

Osman Bakar, Classification of Knowledge in Islam (Cambridge: Islamic Texts Society, 1998), 205

Hamdani Bakran Adz-Dzaky, Psikologi Kenabian: Prophetic Psychology (Yogyakarta: Pustaka Al-Mujadi,
2004), 112.

Almustofa open university:metode penelitian kualitatif dan kuantitatif dalam Pendidikan islam

https://jurnal.umsu.ac.id/index.php/insis/article/download/18345/pdf

Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin Jilid 1Il, (Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.th), him. 12.

M. Yasien Mohamed, Insan: A Psychological Conception, (Kuala Lumpur: lkrag, 1998), him. 45.

Abu Hamid Al-Ghazali, Mishkat al-Anwar, terj. W.H.T. Gairdner, (Lahore: Sh. AMuhammad Ashraf, 1952),
him.89.

Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), ~hIm. 98.

Abu Hamid Al-Ghazali, Ayyuhal Walad, (Beirut: Dar al-Minhaj, 2005), him. 25.

Raghib Al-Isfahani, Mu'jam Mufradat Alfazh Al-Qur'an, (Beirut: Dar al-Qalam, 1412 H), him. 733.

Abu Hamid Al-Ghazali, Jawahir al-Qur'an, (Makkah: Maktabah al-Tijariyah, t.th), him. 32.

Hasan Langgulung, Asas-Asas Pendidikan Islam, (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1988), him. 210.

Abu Hamid Al-Ghazali, Al-Mungidh min al-Dalal, (Kairo: Dar al-Kutub al-Haditsah, 1972), him. 4o0.

Achmad Mubarok, Jiwa dalam Al-Qur'an, (Jakarta: Paramadina, 2000), him. 67.

Abu Hamid Al-Ghazali, Mukasyafatul Qulub, (Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 2004), him. 105.

Zainuddin Sardar, Islamic Futures: The Shape of Ideas to *Come, (Kuala Lumpur: Pelanduk Publications,
1988), him. 55

8|

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025)
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin



https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin

Abu Hamid Al-Ghazali, Nasihat al-Mulk, terj. F.R.C. Bagley, (London: Oxford University Press, 1964), him.
14.

Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism, (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), him. 78.

Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya 'Ulumuddin Jilid 1V, Beirut: Dar al-Fikr, 1995), him. 201.

Rosnani Hashim, Educational Dualism in Malaysia, (Kuala Lumpur: Oxford University Press, 1996), him.
44.

Imam Suprayogo, Reformulasi Visi Pendidikan Islam, Malang: UIN Maliki Press, 2015), him. 32.

Mulyadhi Kartanegara, Menembus Batas Waktu: Panorama Filsafat Islam, (Bandung: Mizan, 2002), him.
88.

Abu Hamid Al-Ghazali, Faisal at-Tafriq baina al-Islam wa al-Zandaqah, (Damaskus: Dar al-Hikmah, 1993),
him. 22.

Abdul Karim Al-Jili, Al-Insan Al-Kamil, (Kairo: Maktabah Mustafa al-Babi al-Halabi, 1970), him. 9.

Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya 'Ulumuddin Jilid 111, (Kairo: Dar al-Hadits, 2004), him. 18.

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025)
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin



https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin

