
1 | 

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025) 
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin 

 

 
 

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam 
Vol. 05 No. 01 (2025) 

Available online at  https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin 
 

 

Analisis Fungsi Al-Quwwah Al-Alimah (Daya Mengetahui) dalam Membentuk 
Karakter Ulul Albab: Studi Tokoh Al-Ghazali 

 

 

Husen1, Ahmad Taufiq2, Muzammil3, Iwan Fikri4, Titin Nurhidayati5   

1,2,3,4,5  Universitas Al Falah As - Sunniyah Kencong Jember  

Email : husenjaelani55@gmail.com1, taufiq26051986@gmail.com2, zammilmuzam82@gmail.com3, 
iwanfikri58@gmail.com4, titinnurhidayati@uas.ac.id5   

 
 

DOI : 
Received: Des 2025 Accepted: Des 2025 Published: Des 2025 

 
Abstract 

 
This abstract analyzes the function of al-quwwah al-'ālimah (the power of knowing) in the formation of 
the character of ulul albab based on Al-Ghazali's thought. This research aims to explain how the 
structure of knowing power in the soul according to Al-Ghazali can be a conceptual basis for the 
formation of a balanced figure of ulul albab intellectually, spiritually, and morally. 

The background of this study rests on the need for contemporary Islamic education to give birth to 
human beings with the character of ulul albab, namely figures who have spiritual depth, breadth of 
knowledge insight, and moral maturity in the midst of modern moral crisis. Al-Ghazali's thought is 
positioned as a relevant classical framework, because he systematically formulates the structure of the 
soul and the sources of knowledge (senses, intellect, and inspiration) and relates it to the goal of 
education, namely the happiness of the world-hereafter through tazkiyatun nafs and the formation of 
noble morals. 

The method used is literature research with a historical-philosophical approach to Al-Ghazali's main 
works, such as Ihya' 'Ulum al-Din, al-Munqidz min al-Dhalal, and writings on the soul and intellect, 
which are then dialogued with literature on ulul albab and character education. The data were 
analyzed through the steps of collecting, classifying, and interpreting key concepts about al-quwwah 
al-'ālimah and the character of ulul albab, so that a functional relationship between the structure of 
knowing power and personality formation appeared. 

The results of the study show that al-quwwah al-'ālimah in Al-Ghazali, which includes theoretical, 
practical, and openness to inspiration, serves as a center for knowledge processing that directs moral 
will and behavior. When this power of knowing is fostered through a combination of dhikr, fikr, and 
pious deeds as the character of ulul albab in the Qur'an, it gives birth to a person who is strong in faith, 
sharp in reason, soft spirituality, and noble character in social behavior. 

In conclusion, the integration of the concept of al-quwwah al-'ālimah Al-Ghazali with the ideal of ulul 
albab provides a strong theoretical foundation for the design of holistic Islamic character education. 
The strengthening of the power of knowing not only in the cognitive aspect, but also in the spiritual 
and ethical dimensions, is seen as strategic to form a generation of ulul albab who are able to respond 

https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin
https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin
mailto:1
mailto:taufiq26051986@gmail.com2
mailto:zammilmuzam82@gmail.com3
mailto:iwanfikri58@gmail.com4


2 | 

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025) 
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin 

 

to the challenges of the times without losing the orientation of monotheism and morals 

Keywords: character, Islamic education, soul, intellectual-spiritual 

 

Keywords: character, Islamic education, soul, intellectual-spiritual 

 

Abstrak 
Abstrak ini menganalisis fungsi al-quwwah al-‘ālimah (daya mengetahui) dalam pembentukan karakter 
ulul albab berdasarkan pemikiran Al-Ghazali. Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana struktur 
daya mengetahui dalam jiwa menurut Al-Ghazali dapat menjadi landasan konseptual bagi pembentukan 
sosok ulul albab yang berimbang secara intelektual, spiritual, dan moral. 

Latar belakang kajian ini bertumpu pada kebutuhan pendidikan Islam kontemporer untuk melahirkan 

manusia berkarakter ulul albab, yaitu sosok yang memiliki kedalaman spiritual, keluasan wawasan ilmu, 

dan kematangan akhlak di tengah krisis moral modern. Pemikiran Al-Ghazali diposisikan sebagai 

kerangka klasik yang relevan, karena ia merumuskan struktur jiwa dan sumber-sumber ilmu (indra, akal, 

dan ilham) secara sistematis serta mengaitkannya dengan tujuan pendidikan, yakni kebahagiaan dunia–

akhirat melalui tazkiyatun nafs dan pembentukan akhlak mulia. 

Metode yang digunakan adalah penelitian kepustakaan dengan pendekatan historis-filosofis terhadap 
karya-karya utama Al-Ghazali, seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din, al-Munqidz min al-Dhalal, dan tulisan-tulisan 
tentang jiwa dan akal, yang kemudian didialogkan dengan literatur tentang ulul albab dan pendidikan 
karakter. Data dianalisis melalui langkah pengumpulan, klasifikasi, dan interpretasi konsep-konsep kunci 
tentang al-quwwah al-‘ālimah serta karakter ulul albab, sehingga tampak hubungan fungsional antara 
struktur daya mengetahui dan pembentukan kepribadian. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-quwwah al-‘ālimah pada Al-Ghazali, yang mencakup akal 
teoretis, praktis, dan keterbukaan pada ilham, berfungsi sebagai pusat pengolahan pengetahuan yang 
mengarahkan kehendak dan perilaku moral. Ketika daya mengetahui ini dibina melalui kombinasi dzikr, 
fikr, dan amal saleh sebagaimana karakter ulul albab dalam Al-Qur’an, ia melahirkan pribadi yang kokoh 
akidah, tajam nalar, lembut spiritualitas, serta berakhlak mulia dalam perilaku sosial. 

kesimpulannya, integrasi konsep al-quwwah al-‘ālimah Al-Ghazali dengan ideal ulul albab menyediakan 
landasan teoritis yang kuat bagi desain pendidikan karakter Islam yang holistik. Penguatan daya 
mengetahui bukan hanya pada aspek kognitif, tetapi juga pada dimensi spiritual dan etis, dipandang 
strategis untuk membentuk generasi ulul albab yang mampu merespons tantangan zaman tanpa 
kehilangan orientasi tauhid dan akhlak 

Kata Kunci: karakter, pendidikan Islam, jiwa, intelektual-spiritual 

Pendahuluan 
Pendidikan Islam masa kini dihadapkan pada persoalan mendasar berupa keterpisahan 

antara kecerdasan intelektual dan kedalaman spiritual, yang kerap melahirkan individu cerdas 
secara akademik namun lemah dalam integritas moral. Ideal Ulul Albab sebagaimana 
digambarkan dalam Al-Qur’an sesungguhnya menawarkan paradigma holistik yang 
menyatukan kekuatan dzikir dan ketajaman fikr. Namun, upaya pedagogis untuk 
mewujudkannya sering terhambat oleh pemahaman yang parsial terhadap dinamika internal 
jiwa manusia. Dalam konteks ini, Al-Ghazali sebagai tokoh utama dalam psikologi Islam 
menghadirkan kerangka komprehensif tentang struktur jiwa, di mana pembentukan akhlak 
mulia dipahami sebagai proses bertahap melalui pengelolaan dan pengaktifan potensi-potensi 

https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin


3 | 

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025) 
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin 

 

jiwa tertentu, bukan sebagai hasil instan.1 Dengan demikian, peninjauan ulang terhadap 
pemikiran Al-Ghazali menjadi semakin relevan untuk merumuskan fondasi filosofis yang kuat 
dalam membangun karakter Ulul Albab di tengah kompleksitas krisis manusia modern.2 

Dalam kerangka psikologi Al-Ghazali, pencapaian derajat Ulul Albab sangat ditentukan 
oleh pengaktifan optimal Al-Quwwah Al-‘Alimah (daya mengetahui), yang berperan sebagai 
gerbang utama bagi persepsi rasional sekaligus intuitif manusia terhadap realitas. Daya ini tidak 
berhenti pada fungsi kognitif berupa pengumpulan informasi (knowledge acquisition), tetapi 
bekerja sebagai mudrikah (instrumen persepsi) yang mampu membedakan antara kebenaran 
dan kebatilan serta menuntun kehendak (irādah) menuju kebajikan.3 Apabila Al-Quwwah Al-
‘Alimah tidak berfungsi secara sehat dan terarah, potensi ‘aql (akal) manusia akan gagal 
menembus makna batiniah (ḥaqīqah), sehingga karakter Ulul Albab yang meniscayakan 
kebijaksanaan mendalam (ḥikmah) tidak mungkin terwujud.4 

Kendati literatur mengenai Al-Ghazali dan konsep Ulul Albab sangat melimpah, terdapat 
dikotomi yang nyata dalam tren penelitian yang ada. Di satu sisi, kajian Ulul Albab dalam ranah 
tafsir tarbawi lebih banyak menyoroti karakteristik normatif dan dampak sosialnya, namun 
luput membedah dinamika psikologis internalnya.5 Di sisi lain, diskursus mengenai psikologi Al-
Ghazali kerap terbatas pada pemetaan teoritis daya-daya jiwa (quwwah), tanpa mengaitkannya 
secara fungsional sebagai fondasi pembentukan profil manusia paripurna atau Ulul Albab.6 

Kesenjangan ini meninggalkan sebuah problem fundamental: bagaimana mekanisme 
operasional Al-Quwwah Al-Alimah dalam konstruksi pemikiran Al-Ghazali mampu 
mentransformasi potensi akal menjadi karakter Ulul Albab? Literatur terdahulu belum berhasil 
memetakan korelasi fungsional antara 'daya mengetahui' ini dengan indikator Ulul Albab secara 
komprehensif. Akibatnya, diskursus akademik cenderung stagnan pada definisi ontologis ('apa 
itu'), sembari mengabaikan proses psikologis ('bagaimana caranya').7 Tanpa kejelasan 
mengenai modus operandi ini, konsep pendidikan karakter Islam mengalami kekosongan 
landasan metodologis pada aspek psikospiritualnya.8 

Penelitian ini memosisikan dirinya untuk mengisi ruang kosong tersebut dengan 
menawarkan analisis integratif yang menempatkan Al-Quwwah Al-Alimah sebagai variabel 
determinan dalam pembentukan karakter Ulul Albab. Jawaban atas permasalahan ini memiliki 
urgensi tinggi, tidak hanya untuk merekonstruksi pemikiran psikologi pendidikan Al-Ghazali 
secara utuh, tetapi juga untuk menyumbangkan kerangka teoretis yang dapat diaplikasikan 
dalam pengembangan kurikulum pendidikan karakter berbasis jiwa.9 Dengan demikian, studi ini 
berkontribusi dalam memperkaya khazanah akademik dengan menggeser fokus kajian dari 

                                                           
1 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulumuddin, Jilid III (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.), 14. 
2 Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), 136 
3 AbuHamid Al-Ghazali, Ma’arij al-Quds fi Madarij Ma’rifat al-Nafs (Kairo: Maktabah al-Jundi, 1968), 
4 Yasien Mohamed, The Path to Virtue: The Ethical Philosophy of al-Raghib al-Isfahani (Kuala Lumpur: ISTAC, 2006), 210. 
(Digunakan sebagai pembanding konteks psikologi moral klasik 
5 Lihat misalnya: Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-konsep Kunci (Jakarta: Paramadina, 

1996), 560; yang membahas Ulul Albab dari sisi sosiologis 

6 M. Amin Abdullah, The Idea of Universality of Ethical Norms in Ghazali and Kant (Ankara: Turkiye Diyanet Vakfi, 1992), 45 
7 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas (Bandung: Mizan, 2003), 188. 

(Membahas perlunya internalisasi adab yang sering luput dalam kajian teknis) 
8 Malik Badri, The Dilemma of Muslim Psychologists (London: MWH London Publishers, 1979), 89. 
9 Osman Bakar, Classification of Knowledge in Islam (Cambridge: Islamic Texts Society, 1998), 205 

https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin


4 | 

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025) 
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin 

 

sekadar deskripsi karakter menuju analisis dinamika fungsi jiwa yang melatarbelakanginya.10 

 
Metode Penelitian 

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah penelitian kualitatif dengan 
jenis studi kepustakaan (library research) dan pendekatan studi tokoh. Penelitian difokuskan 
pada eksplorasi mendalam terhadap gagasan Al-Ghazali mengenai al-quwwah al-‘ālimah dan 
relevansinya bagi pembentukan karakter ulul albab, dengan menjadikan teks-teks tertulis 
sebagai sumber utama data. Sumber data primer meliputi karya-karya pokok Al-Ghazali yang 
berkaitan dengan jiwa, akal, dan akhlak, sedangkan data sekunder berupa buku, artikel jurnal, 
dan karya ilmiah lain yang mengulas pemikiran Al-Ghazali dan konsep ulul albab.11 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu penelusuran, 
pembacaan kritis, dan pencatatan sistematis terhadap teks-teks Al-Ghazali dan literatur yang 
relevan dengan fokus penelitian. Proses ini mencakup identifikasi tema-tema pokok, klasifikasi 
konsep-konsep kunci seperti al-quwwah al-‘ālimah, jiwa, akal, akhlak, serta karakter ulul albab, 
kemudian menyusun kutipan-kutipan penting yang akan dianalisis lebih lanjut.12 

Analisis data menggunakan model analisis kualitatif Miles dan Huberman yang meliputi 
tiga tahap utama: reduksi data, penyajian data (data display), dan penarikan 
kesimpulan/verifikasi. Pada tahap reduksi data, peneliti memilih dan menyaring informasi yang 
relevan dengan fokus penelitian; pada tahap penyajian data, temuan-temuan konsep disusun 
dalam bentuk uraian tematik; sedangkan pada tahap penarikan kesimpulan, dilakukan 
interpretasi kritis terhadap hubungan antara al-quwwah al-‘ālimah dan karakter ulul albab. 
Validitas temuan diperkuat melalui pembandingan silang antar-sumber (triangulasi sumber) 
dalam literatur yang dikaji. 

 
Hasil dan Pembahasan 

Hakikat Al-Quwwah Al-Alimah dalam Psikologi Al-Ghazali Dalam pandangan Al-Ghazali, 
jiwa manusia memiliki stratifikasi daya yang kompleks, di mana Al-Quwwah Al-Alimah (daya 
mengetahui) menempati posisi sentral sebagai pembeda antara manusia dan hewan, yang 
memungkinkan seseorang melampaui persepsi indrawi menuju pemahaman metafisik.13 Daya 
ini tidak semata-mata bersifat kognitif dalam pengertian modern, melainkan sebuah fakultas 
spiritual-intelektual yang berpusat di hati (qalb) dan akal (aql). Tanpa fungsi optimal dari daya 
ini, manusia akan terjebak pada derajat bahimiyah (kebinatangan) yang hanya didorong oleh 
syahwat dan amarah semata.14 

Hierarki Pengetahuan: Dari Indrawi ke Laduni Fungsi Al-Quwwah Al-Alimah bekerja 
secara bertahap, dimulai dari pengolahan data mahsusat (objek indrawi) melalui panca indra 
luar, kemudian disimpan oleh al-khayal (imajinasi), dan dianalisis oleh akal rasional.15 Al-Ghazali 
menjelaskan bahwa bagi seorang calon Ulul Albab, daya mengetahui tidak boleh berhenti pada 
rasionalitas formal, tetapi harus mendaki menuju al-dzauq (rasa spiritual). Proses ini menuntut 
transformasi dari pengetahuan ta'limi (yang diajarkan) menuju potensi pengetahuan laduni 
                                                           
10 Hamdani Bakran Adz-Dzaky, Psikologi Kenabian: Prophetic Psychology (Yogyakarta: Pustaka Al-Mujadi, 2004), 112. 
11 Almustofa open university:metode penelitian kualitatif dan kuantitatif dalam Pendidikan islam 
12 https://jurnal.umsu.ac.id/index.php/insis/article/download/18345/pdf 

13 Abu  Hamid Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin Jilid III, (Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.th), hlm. 12. 
14 M. Yasien Mohamed, Insan: A Psychological Conception, (Kuala Lumpur: Ikraq, 1998), hlm. 45. 
15 Abu Hamid Al-Ghazali, Mishkat al-Anwar, terj. W.H.T. Gairdner, (Lahore: Sh. ^Muhammad Ashraf, 1952), hlm.89. 

https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin


5 | 

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025) 
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin 

 

(ilham), di mana hati menjadi cermin yang bersih untuk memantulkan kebenaran ilahiah tanpa 
distorsi hawa nafsu.16 

Peran Al-Aql sebagai Panglima Jiwa Dalam struktur Al-Quwwah Al-Alimah, akal berfungsi 
sebagai "panglima" yang harus menundukkan dua kekuatan lain, yaitu Al-Quwwah Al-
Ghadabiyah (daya marah) dan Al-Quwwah Al-Syahwiyah (daya syahwat).17 Karakter Ulul Albab 
hanya dapat terbentuk jika Al-Alimah mampu memegang kendali penuh, menjadikan marah 
sebagai keberanian (syaja'ah) dan syahwat sebagai menjaga kehormatan (iffah). Kegagalan 
daya mengetahui dalam mengendalikan kedua daya tersebut akan menyebabkan terbaliknya 
tatanan jiwa, di mana akal justru menjadi tawanan yang melayani keinginan rendah, sebuah 
kondisi yang dijauhi oleh Ulul Albab.18 

Interkoneksi Hati dan Otak dalam Proses Kognisi Analisis terhadap karya Al-Ghazali 
menunjukkan bahwa Al-Quwwah Al-Alimah bukanlah entitas yang terpisah dari fisiologis, namun 
memiliki dimensi metafisik yang lebih dominan; meskipun otak memproses informasi, latifah 
rabbaniyah (subtansi ketuhanan) di dalam hatilah yang sesungguhnya "melihat".19 Bagi Ulul 
Albab, ketajaman Al-Alimah bukan diukur dari kecerdasan IQ semata, melainkan dari hidupnya 
bashirah (mata hati). Ketika bashirah aktif, seseorang mampu melihat akibat dari suatu 
perbuatan sebelum perbuatan itu dilakukan, sebuah ciri khas kearifan yang melampaui 
kecerdasan teknis.20 

 
Definisi Ulul Albab: Integrasi Dzikir dan Fikir Karakter Ulul Albab yang disebutkan dalam 

Al-Qur'an (QS. Ali Imran: 190-191) adalah manifestasi sempurna dari berfungsinya Al-Quwwah Al-
Alimah, di mana Al-Ghazali menafsirkan bahwa mereka adalah orang yang menyatukan dzikr 
(mengingat Tuhan) dan fikr (memikirkan ciptaan).21 Daya mengetahui pada individu ini tidak 
sekuler; ia menggunakan alam semesta sebagai objek tafakkur untuk sampai pada pengenalan 
akan Sang Pencipta (Ma'rifatullah). Dualitas aktivitas ini menunjukkan bahwa kognisi dalam 
Islam tidak bebas nilai, melainkan sarat akan tujuan transenden.22 

Tazkiyatun Nafs sebagai Metode Pengasahan Daya Mengetahui Agar Al-Quwwah Al-
Alimah dapat berfungsi membentuk karakter Ulul Albab, Al-Ghazali mensyaratkan adanya 
Tazkiyatun Nafs (penyucian jiwa), karena debu-debu dosa dan ketergantungan pada duniawi 
dianggap sebagai hijab yang menumpulkan daya kognitif-spiritual ini.23 Oleh karena itu, 
mujahadah (bersungguh-sungguh melawan hawa nafsu) adalah prasyarat epistemologis. 
Seorang Ulul Albab tidak mendapatkan kebijaksanaan hanya dengan membaca buku, tetapi 
dengan membersihkan cermin hatinya sehingga Al-Quwwah Al-Alimah dapat memantulkan 
cahaya ilmu (nur al-ilm) secara presisi.24 

 

 

                                                           
16 Osman Bakar, Classification of Knowledge in Islam, (Cambridge: Islamic Texts Society, 1998), hlm. 201. 
17 Abu Hamid Al-Ghazali, Mizan al-Amal, (Kairo: Dar al-Ma'arif, 1964), hlm. 34. 
18 Abdul Mujib, Kepribadian dalam Psikologi Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2006), hlm. 112. 
19 Mustofa Mahmoud, Dialog Antara Akal dan Hati, (Bandung: Pustaka Hidayah, 2002), hlm. 55. 
20 Abu Hamid Al-Ghazali, Kimiya-yi Sa'adat, terj. Claude Field, (London: Wajidalis, 1980), hlm. 18. 
21 Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah Vol. 2, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 180. 
22 Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad Naquib al-Attas, (Kuala Lumpur: 
ISTAC, 1998), hlm. 115. 
23 Sa'id Hawwa, Tarbiyatuna Ar-Ruhiyah, (Kairo: Dar al-Salam, 1990), hlm. 76. 
24 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya 'Ulumuddin Jilid (Semarang: Toha Putra, t.th), hlm. 48. 

https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin


6 | 

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025) 
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin 

 

Dari Ilmu Menuju Amal: Indikator Fungsional Indikator utama berfungsinya Al-Quwwah 
Al-Alimah pada sosok Ulul Albab adalah transformasi ilmu menjadi amal, mengingat Al-Ghazali 
sangat keras mengkritik ilmu yang tidak membuahkan karakter (ilmu al-muamalah).25 Bagi Ulul 
Albab, mengetahui kebaikan secara kognitif harus berbanding lurus dengan pelaksanaan 
kebaikan tersebut secara konatif. Daya mengetahui yang sehat akan melahirkan rasa khasyyah 
(takut) kepada Allah, yang secara otomatis mengerem perilaku menyimpang dan mendorong 
perilaku etis.26 

Kemampuan Mengambil Intisari (Al-Lubb) Istilah Albab adalah bentuk jamak dari Lubb, 
yang berarti inti atau saripati; Al-Ghazali menjelaskan bahwa fungsi Al-Quwwah Al-Alimah pada 
level tertinggi adalah kemampuan menyaring kulit (qisyr) untuk mendapatkan isi (lubb).27 
Karakter Ulul Albab ditandai dengan kemampuan memilah informasi, tidak terjebak pada 
simbolisme agama semata, tetapi memahami substansi syariat. Mereka mampu melihat hikmah 
di balik musibah dan melihat aturan Tuhan di balik fenomena alam, sebuah kemampuan analisis 
mendalam yang ditenagai oleh kejernihan spiritual.28 

Stabilitas Emosi dan Kematangan Intelektual Keseimbangan psikologis adalah hasil 
langsung dari dominasi Al-Quwwah Al-Alimah, di mana seorang Ulul Albab memiliki stabilitas 
emosi (thuma’ninah) karena akalnya telah diterangi oleh wahyu.29 Al-Ghazali menyebutkan 
bahwa keraguan (syak) adalah penyakit Al-Alimah, dan obatnya adalah keyakinan (yaqin) yang 
tumbuh dari penalaran yang sehat dan dzikir yang kuat. Dengan demikian, karakter Ulul Albab 
menampilkan ketenangan di tengah krisis, karena daya mengetahuinya mampu memetakan 
masalah duniawi sebagai sesuatu yang sementara dan kecil dibandingkan urusan ukhrawi.30 

Kritis terhadap Diri Sendiri (Muhasabah) Fungsi introspektif dari Al-Quwwah Al-Alimah 
melahirkan sikap muhasabah (evaluasi diri), di mana Al-Ghazali menekankan bahwa akal yang 
sehat akan selalu curiga terhadap tipu daya nafsu.31 Karakter Ulul Albab menggunakan daya 
kognitifnya bukan untuk mencari kesalahan orang lain, melainkan untuk membedah 
kekurangan diri sendiri. Analisis diri yang tajam ini mencegah arogansi intelektual (ujub) yang 
sering menjangkiti kaum cendekiawan, menjadikan mereka pribadi yang rendah hati (tawadhu) 
meskipun berilmu tinggi.32 

Daya Mengetahui dan Tanggung Jawab Sosial Meskipun Ulul Albab memiliki dimensi 
spiritual yang kuat, Al-Quwwah Al-Alimah mengarahkan mereka untuk peka terhadap realitas 
sosial dan mendistribusikan pengetahuan untuk kemaslahatan umat (islah al-ummah).33 Al-
Ghazali dalam Nasihat al-Mulk menunjukkan bahwa kebijaksanaan akal harus berkontribusi pada 
keadilan, sehingga karakter Ulul Albab tidak hidup di menara gading. Pengetahuan bagi mereka 
adalah amanah yang harus didistribusikan, bukan sekadar untuk kepuasan intelektual pribadi.34 

Hikmah: Puncak Fungsi Al-Quwwah Al-Alimah Buah matang dari Al-Quwwah Al-Alimah 

                                                           
25 Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), ^hlm. 98. 
26 Abu Hamid Al-Ghazali, Ayyuhal Walad, (Beirut: Dar al-Minhaj, 2005), hlm. 25. 
27Raghib Al-Isfahani, Mu'jam Mufradat Alfazh Al-Qur'an, (Beirut: Dar al-Qalam, 1412 H), hlm. 733. 
28 Abu Hamid Al-Ghazali, Jawahir al-Qur'an, (Makkah: Maktabah al-Tijariyah, t.th), hlm. 32. 
29 Hasan Langgulung, Asas-Asas Pendidikan Islam, (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1988), hlm. 210. 
30 Abu Hamid Al-Ghazali, Al-Munqidh min al-Dalal, (Kairo: Dar al-Kutub al-Haditsah, 1972), hlm. 40. 
31 Achmad Mubarok, Jiwa dalam Al-Qur'an, (Jakarta: Paramadina, 2000), hlm. 67. 
32 Abu Hamid Al-Ghazali, Mukasyafatul Qulub, (Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 2004), hlm. 105. 
33 Zainuddin Sardar, Islamic Futures: The Shape of Ideas to ^Come, (Kuala Lumpur: Pelanduk Publications, 1988), hlm. 55 
34 Abu Hamid Al-Ghazali, Nasihat al-Mulk, terj. F.R.C. Bagley, (London: Oxford University Press, 1964), hlm. 14. 

https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin


7 | 

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025) 
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin 

 

adalah Hikmah (kebijaksanaan), yang didefinisikan Al-Ghazali sebagai keadaan ketika jiwa 
mampu menempatkan sesuatu pada tempatnya secara proporsional.35 Bagi Ulul Albab, hikmah 
adalah cahaya yang membimbing setiap keputusan; ini berbeda dengan sekadar "pintar" atau 
"cerdik". Kecerdikan tanpa hikmah bisa menjadi kelicikan, sedangkan Al-Alimah yang telah 
disinari iman menghasilkan keputusan yang adil, visioner, dan maslahat yang menjadi ciri utama 
kepemimpinan profetik.36 

Implikasi dalam Pendidikan Karakter Modern Relevansi pemikiran Al-Ghazali tentang Al-
Quwwah Al-Alimah sangat signifikan bagi pendidikan karakter modern, yang saat ini sering kali 
hanya mengasah aspek kognitif-logis (otak kiri) dan mengabaikan aspek intuitif-
spiritual.37Pembentukan Ulul Albab menuntut kurikulum yang mengintegrasikan sains dan 
agama, menstimulasi reasoning sekaligus spiritual awareness. Pendidikan harus diarahkan untuk 
melatih daya mengetahui agar mampu melihat jejak Tuhan dalam setiap mata pelajaran, dari 
fisika hingga sosiologi.38 

Tantangan Materialisme terhadap Daya Mengetahui Di era kontemporer, tantangan 
terbesar bagi pembentukan Ulul Albab adalah hegemoni materialisme yang mereduksi fungsi 
Al-Quwwah Al-Alimah hanya pada tataran empiris, serta bahaya hubb al-dunya (cinta dunia) 
yang menurut Al-Ghazali dapat membutakan mata hati.39 Jika daya mengetahui hanya 
digunakan untuk mengejar keuntungan material, karakter yang terbentuk adalah karakter yang 
manipulatif, bukan Ulul Albab. Oleh karena itu, penguatan basis filosofis dan teologis menjadi 
benteng perlindungan bagi kemurnian daya intelektual manusia.40 

Sintesis: Menuju Insan Kamil Sebagai penutup analisis, fungsi optimal Al-Quwwah Al-
Alimah dalam bingkai pemikiran Al-Ghazali adalah jalan menuju Insan Kamil (manusia 
sempurna).41 Karakter Ulul Albab bukanlah utopia, melainkan capaian realistis bagi mereka 
yang mampu menyelaraskan potensi akal dan hati di bawah bimbingan wahyu. Sinergi antara 
tajamnya analisis pikir dan beningnya zikir menciptakan pribadi yang prestatif di dunia namun 
tetap berorientasi akhirat, sebagaimana esensi pendidikan Islam untuk mencetak manusia yang 
utuh, cerdas, dan bermoral mulia.42 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis mendalam terhadap pemikiran Al-Ghazali, dapat disimpulkan 
bahwa Al-Quwwah Al-Alimah (daya mengetahui) berfungsi sebagai fondasi ontologis dan 
epistemologis dalam pembentukan karakter Ulul Albab. Bagi Al-Ghazali, daya ini tidak terbatas 
pada aktivitas kognitif-rasional semata, melainkan mencakup dimensi spiritual-intuitif yang 
berpusat di hati (qalb). Karakter Ulul Albab terbentuk secara paripurna ketika daya mengetahui 
ini berhasil memegang kendali penuh atas Al-Quwwah Al-Ghadabiyah (daya marah) dan Al-
Quwwah Al-Syahwiyah (daya syahwat), sehingga mentransformasikan potensi hewani manusia 

                                                           
35 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism, (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), hlm. 78. 
36 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya 'Ulumuddin Jilid IV, Beirut: Dar al-Fikr, 1995), hlm. 201. 
37 Rosnani Hashim, Educational Dualism in Malaysia, (Kuala Lumpur: Oxford University Press, 1996), hlm. 44. 
38 Imam Suprayogo, Reformulasi Visi Pendidikan Islam, Malang: UIN Maliki Press, 2015), hlm. 32. 
39 Mulyadhi Kartanegara, Menembus Batas Waktu: Panorama Filsafat Islam, (Bandung: Mizan, 2002), hlm. 88. 
40 Abu Hamid Al-Ghazali, Faisal at-Tafriq baina al-Islam wa al-Zandaqah, (Damaskus: Dar al-Hikmah, 1993), hlm. 22. 
41 Abdul Karim Al-Jili, Al-Insan Al-Kamil, (Kairo: Maktabah Mustafa al-Babi al-Halabi, 1970), hlm. 9. 
42 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya 'Ulumuddin Jilid III, (Kairo: Dar al-Hadits, 2004), hlm. 18. 

https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin


8 | 

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025) 
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin 

 

menjadi kualitas insani yang luhur. Dengan demikian, esensi Ulul Albab adalah integrasi dialektis 
antara ketajaman intelektual (fikr) dan kesadaran spiritual (dzikr), yang mengantarkan individu 
melampaui pengetahuan formal menuju pengenalan hakikat kebenaran tertinggi 
(Ma'rifatullah). 

Lebih lanjut, studi ini menegaskan bahwa aktualisasi Al-Quwwah Al-Alimah menuntut adanya 
metode Tazkiyatun Nafs (penyucian jiwa) sebagai prasyarat mutlak untuk membersihkan hijab 
materialisme yang mendistorsi persepsi akal. Implikasi praktisnya, seorang Ulul Albab tidak 
berhenti pada akumulasi pengetahuan teoretis, melainkan memanifestasikannya dalam bentuk 
hikmah dan amal saleh yang berdampak sosial (kesalehan sosial). Keterpaduan antara ilmu, 
iman, dan amal ini menjadi indikator vital kesehatan mental dalam psikologi Islam, menjadikan 
sosok Ulul Albab sebagai prototipe manusia paripurna (Insan Kamil) yang memiliki stabilitas 
emosi, visi transendental, serta integritas moral yang kokoh dalam menghadapi tantangan 
zaman. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulumuddin, Jilid III (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.), 14. 
1Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), 136 
AbuHamid Al-Ghazali, Ma’arij al-Quds fi Madarij Ma’rifat al-Nafs (Kairo: Maktabah al-Jundi, 1968), 
Yasien Mohamed, The Path to Virtue: The Ethical Philosophy of al-Raghib al-Isfahani (Kuala Lumpur: 

ISTAC, 2006), 210. (Digunakan sebagai pembanding konteks psikologi moral klasik 
Lihat misalnya: Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-konsep Kunci 

(Jakarta: Paramadina, 1996), 560; yang membahas Ulul Albab dari sisi sosiologis 
M. Amin Abdullah, The Idea of Universality of Ethical Norms in Ghazali and Kant (Ankara: Turkiye 

Diyanet Vakfi, 1992), 45 
Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas (Bandung: 

Mizan, 2003), 188. (Membahas perlunya internalisasi adab yang sering luput dalam kajian teknis) 
Malik Badri, The Dilemma of Muslim Psychologists (London: MWH London Publishers, 1979), 89. 
Osman Bakar, Classification of Knowledge in Islam (Cambridge: Islamic Texts Society, 1998), 205 
Hamdani Bakran Adz-Dzaky, Psikologi Kenabian: Prophetic Psychology (Yogyakarta: Pustaka Al-Mujadi, 

2004), 112. 
Almustofa open university:metode penelitian kualitatif dan kuantitatif dalam Pendidikan islam 
https://jurnal.umsu.ac.id/index.php/insis/article/download/18345/pdf 
Abu  Hamid Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin Jilid III, (Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.th), hlm. 12. 
M. Yasien Mohamed, Insan: A Psychological Conception, (Kuala Lumpur: Ikraq, 1998), hlm. 45. 
Abu Hamid Al-Ghazali, Mishkat al-Anwar, terj. W.H.T. Gairdner, (Lahore: Sh. ^Muhammad Ashraf, 1952), 

hlm.89. 
Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), ^hlm. 98. 
Abu Hamid Al-Ghazali, Ayyuhal Walad, (Beirut: Dar al-Minhaj, 2005), hlm. 25. 
Raghib Al-Isfahani, Mu'jam Mufradat Alfazh Al-Qur'an, (Beirut: Dar al-Qalam, 1412 H), hlm. 733. 
Abu Hamid Al-Ghazali, Jawahir al-Qur'an, (Makkah: Maktabah al-Tijariyah, t.th), hlm. 32. 
Hasan Langgulung, Asas-Asas Pendidikan Islam, (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1988), hlm. 210. 
Abu Hamid Al-Ghazali, Al-Munqidh min al-Dalal, (Kairo: Dar al-Kutub al-Haditsah, 1972), hlm. 40. 
Achmad Mubarok, Jiwa dalam Al-Qur'an, (Jakarta: Paramadina, 2000), hlm. 67. 
Abu Hamid Al-Ghazali, Mukasyafatul Qulub, (Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 2004), hlm. 105. 
Zainuddin Sardar, Islamic Futures: The Shape of Ideas to ^Come, (Kuala Lumpur: Pelanduk Publications, 

1988), hlm. 55 

https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin


9 | 

Sirajuddin : Jurnal Penelitian dan Kajian Pendidikan Islam Vol. 05 No. 01 (2025) 
Available online at https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin 

 

Abu Hamid Al-Ghazali, Nasihat al-Mulk, terj. F.R.C. Bagley, (London: Oxford University Press, 1964), hlm. 
14. 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism, (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), hlm. 78. 
Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya 'Ulumuddin Jilid IV, Beirut: Dar al-Fikr, 1995), hlm. 201. 
Rosnani Hashim, Educational Dualism in Malaysia, (Kuala Lumpur: Oxford University Press, 1996), hlm. 

44. 
Imam Suprayogo, Reformulasi Visi Pendidikan Islam, Malang: UIN Maliki Press, 2015), hlm. 32. 

Mulyadhi Kartanegara, Menembus Batas Waktu: Panorama Filsafat Islam, (Bandung: Mizan, 2002), hlm. 
88. 

Abu Hamid Al-Ghazali, Faisal at-Tafriq baina al-Islam wa al-Zandaqah, (Damaskus: Dar al-Hikmah, 1993), 
hlm. 22. 

Abdul Karim Al-Jili, Al-Insan Al-Kamil, (Kairo: Maktabah Mustafa al-Babi al-Halabi, 1970), hlm. 9. 
Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya 'Ulumuddin Jilid III, (Kairo: Dar al-Hadits, 2004), hlm. 18. 

 

 

 

 

 

 

  

https://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/sirajuddin

